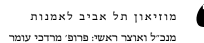
מאיה כהן לוי בריכות, 1995–2000

## מאיה כהן לוי

### בריכות, 1995–2000

| 4  |   |   | • | ٠ |  | ٠ | פתח דבר          | מרדכי עומר       |
|----|---|---|---|---|--|---|------------------|------------------|
| 7  |   |   |   |   |  |   | עוברת דרך החומר  | ורדה שטיינלאוף   |
| 10 | • | ٠ |   |   |  | • | שמים             | ויסלבה שימבורסקה |
| 12 |   | ٠ |   |   |  |   | יהי              | מרדכי גלדמן      |
|    |   |   |   |   |  |   |                  |                  |
| 18 |   |   |   |   |  | • | ציונים ביוגרפיים |                  |
| 20 |   |   | • | • |  | • | רשימת העבודות    |                  |



מאיה כהן לוי בריכות, 1995–2000

פתיחה: 2 ביוני 2000 אולם סיימון ומרי יגלום

תערוכה

אוצרת: ורדה שטיינלאוף

מסגור ותליה: טיבי הירש הכנה למסגור: עמיר אזולאי תאורה: נאור אגיאן, אייל ויינבלום, ליאור גבאי

### קטלוג

עיצוב והפקה: עדי ונעם שכטר
עריכת טקסט: טובה שראל
נוסח אנגלי: ריצ׳ארד פלנץ
צילום: אברהם חי
צילום דיוקן: ברברה ניגל רדלוף
הקלדה: רינה סגל, חגית שטרנפלד
קדם דפוס: שפירא, תל אביב
דפוס: אופסט א.ב., תל אביב
כריכה: כתר, ירושלים: סבג, תל אביב

התערוכה התאפשרה הודות לקרן נלפורד; תודה לאלי ארלוק; הקטלוג הוא בתמיכת שוקי לשר, הרצליה

> www.go.walla.co.il/maya אתר אינטרנט: האתר בחסות אואלה

6/2000, מוזיאון תל אביב לאמנות, קט׳ 2000 ©

#### פתח דבר

עבודתה של מאיה כהן לוי שומרת בקפדנות מרובה על חותם ייחודה. כתב ידה הברור וההד שמעלים ציוריה ניכרים למרחקים ואין להם אח ורע באמנות הישראלית העכשווית. מרחביה פרושים על פני מלאות חובקת כול, וקצב זמנה מתמהמה, כאילו ביקשה התעכבות נוספת לנוכח הנראה ואולי יותר נכון לנוכח המוסתר מאחורי המראה החשוף. כסיסמוגרף נדיר, רגיש ואנושי, היא עוקבת אחר שדות האנרגיה ונצמדת אליהם בכפייתיות שפעמים מאיימת באיבוד עצמי לתוכם. כפות הדקל וגזעו, כמו גם תווי פניה של החמנייה, היו מהמוטיבים החשובים בעבודותיה המוקדמות של כהן לוי. המוקדים המרכזיים בתערוכה שלפנינו הם גלי המים שבבריכה וגלגולי השתקפות העננים שמעל. כל אחד מנושאי עניינה מתמשך על פני רצף של עבודות המצטבר לסדרה ארוכה, החוזרת שוב ושוב אל עימות המבקש להתוודע בכל פעם מחדש אל חידת פשר חוקיותו של הנתון הנתפס. לא פעם נדמה כאילו ביקשה כהן לוי להמשיך ולהקשיב עד אין סוף לאותו הד של הנעדר הנוכח.

אנו חבים תודה בראש ובראשונה למאיה כהן לוי על שזיכתה את קהל המבקרים בחוויה כל כך ייחודית. למרות שהעבודות המוצגות פה הן רק מבחר מצומצם מעשייתה האמנותית בשנים האחרונות, הן מהוות מדגם עשיר מעבודתה. על בחירת המדגם ועל הפרשנות הנלווית אליה, אנו חבים תודה מיוחדת לאוצרת התערוכה ורדה שטיינלאוף. תודה גם למרדכי גלדמן על מאמרו לקטלוג זה, שהאיר זווית ראייה חדה נוספת של עבודתה של כהן לוי.

הקטלוג עוצב והופק על ידי עדי ונעם שכטר, שברגישות ובמיומנות מרובה השכילו לשלב את אופי האמנות עם תפיסת העיצוב. תודה לאברהם חי על התצלומים, לטובה שראל על העריכה בשפה העברית ולריצ׳רד פלאנץ על הנוסח האנגלי. תודה מיוחדת לעמיר אזולאי על הייעוץ וההכנה למסגור, ולטיבי הירש על מסגור העבודות ותלייתן.

תודה לכל צוות המוזיאון על תרומתו להצלחת פרוייקט זה, למשאילי התמונות ולתורמים שסייעו בהעמדת התערוכה ובהפקת הקטלוג. מימוש התערוכה התאפשר באמצעות קרן נלפורד; תודה לאלי ארלוק; הקטלוג הוא בתמיכת שוקי לשר.

> פרופ' מרדכי עומר מנכ"ל ואוצר ראשי









## עוברת דרך החומר

ורדה שטיינלאוף





6

מחזור עבודותיה של מאיה כהן לוי בנושא הבריכות מהווה מיצוי של מעין סדרה אינסופית בנושא. באמצעות חזרה על תבנית קבועה, הן תוכנית והן צורנית, היא מגיעה לשכלול וזיכוך התימה המרכזית. מתחת למעטה הפסטורלי כביכול של עבודות אלה, רוחשת התרגשות מתמדת הבאה לביטוי בהשתנות אינטנסיבית של הדימויים העיקריים ובווריאציות רבות על הנושא.

החזרתיות של פעולת הציור מקנה למעשה היצירה של כהן לוי, כמו גם לצפייה בה, מעמד כמעט פולחני. יצירתה נתפסת כעשייה המיטלטלת בין שני קטבים – האסתטי והאונטולוגי. מחד, היא רואה ביצירה מעשה חד פעמי, ובכך היא מממשת את זיקתה לממד הבראשיתי של הטבע ונותנת ביטוי להתענגותה על הבריאה והציור כאחד. מאידך, היא נותנת ביטוי להסתייגותה מאופני הייצוג המימטי־אשלייתי באמצעות התנסות אקסטטית במעשה היצירה על צדדיו הרחבים יותר.

בצד התבוננות במכלול הדימויים המופיעים ביצירתה של כהן לוי, התערוכה בוחנת את מתכונת גלגוליו של כל אחד מהדימויים העיקריים בנפרד – את צורתו ואת דפוס חזרתו, וכן את הפתרונות הפלסטיים שבהם בחרה האמנית.

עבודותיה הראשונות של כהן לוי שפעו צורות
ודימויים בעלי הקשר מיתי, כמו למשל בעבודה "יושבים",
1983, שבה שלוש דמויות דמוניות יושבות במעגל כבמעין
טקס או מחול פולחני מאגי ומעלות תחושות של קסם
ומסתורין. הירח המופיע ממעל מוצא הד צורני במעגל
היושבים ומסומן אף כצורה ציורית ודינמית. עבודות אלה,
על אף היבטיהן היונגיאניים, כגון הלא מודע הקולקטיבי,

מתפקדות כאן יותר כצורות מבניות שבאמצעותן מציעה האמנית קריאה לסדר חדש של הקומפוזיציה המעגלית. בסדרת העבודות "מבנה ריקוד", 1983, הקומפוזיציה מתפתחת להסתעפויות הנובעות מתוך מרכז דמוי תהום, מוטיב שהאמנית ממשיכה לפתח גם בעבודותיה התלת ממדיות מ־1990.

בסדרה "בריכות" יוצרות שכבות הצבע מרקמים צבעוניים המכסים והחושפים בו זמנית את אלה המצויים מתחתיהם. שכבות צבע כהות מתערבבות בשכבות בהירות ליצירת מארג רקמתי המרצד לעיניו של המתבונן עד שאינו יודע להחליט איזו שכבה נמצאת מעל ואיזו מתחת. הנחות מכחול דמויות סיבים (למשל, קט. 24, 35, מתחת. הנחות מתוכן הסתעפויות צורניות לצדדים, כמו דגים־עלים־עיניים (למשל, קט. 24), שקצותיהן המוגדרים דגים־עלים־עיניים (למשל, קט. 24), שקצותיהן המוגדרים יוצרים משחק דו משמעי בכיווני החלל. מבעד למארג רב שכבתי זה, נוצר בוהק פנימי זוהר, קרינה המממשת את האור כחומר – כצבע עצמו. על אף שאין כאן טשטוש מכוון של גבולות הצורה, ואין התמוסטות של הצבעים זה אל תוך זה, נוצר משחק פנימי בין האור לבין השתקפויותיו בלי לבטל את חומריות הצבע, כפי שתיארה זאת דליה רביקוביץ' בשירה "כתמי אור":

וּבַחֹמֶר הַזֶּה הָאָפֵּל נִטְבָּעוּ כְּתָמִים שֶׁל אוֹר וְלֹא נִשְׁמַע בָּהֶם קוֹל וְרַחַשׁ בָּם לֹא יַצֲבֹר וְהֵם כְּמוֹ שֶׁמֶן הַמוֹר נִגָּרִים וְזוֹלְפִים מִן הַפָּךְ.'

מתחת ל״צורת האם״ של העין, המשוכפלת בבהירות שוב ושוב ואשר נעשתה בשנים האחרונות לאייקון של כהן לוי,

ניכרות גם עקבות היסוס (כמו, למשל, קט. 4, 19, 22)
הבאות לביטוי במחיקות המערערות מעט את הסדר
ההיררכי הפנימי של היצירה.

הטבע, מקור היצירה של כהן לוי, הוא סתום ואפוף מסתורין, נוף חבוי בעל נוכחות עזה גם אם חמקמקה ביותר. במונחים דרידיאניים הציור שלה הוא "ים של סימנים" שבורים ובודדים, שהאמת החמקמקה נמצאת אי שם מעבר להם, והכול נשאר פרוץ למשחקי פרשנות. במין תחבולה של מבנה, מטשטשת האמנית בעבודותיה את מקור הידע שלנו ומכוונת אותו למחוזות אחרים. למרות זאת, ניתן לעמוד על קווי היגיון החבויים בעבודותיה ולהבחין במבנה מסוים שהיצירה מאורגנת סביבו. בעבודות על נושא הבריכות זהו מוטיב העין־דג המשמש מסמן ייחודי הממרכז אליו את המבט.

את מחזור ציורי הבריכות שלה עשתה כהן לוי כשהיא רכונה מעל למשטח הציור האופקי. בתנוחה זו יש משום אנלוגיה להתבוננות במים כבמראה, שבה מחפש ה"אני" בטבע את מה שחומק ממנו. הריצוד במים מעמעם את ההשתקפות ומקשה את גילוי האמת שמאחורי האשליה. כהן לוי חושפת ומסתירה בתהליך מתמשך של חיפוש ושל התדיינות עם תהליך העבודה ועם המבט המשקיף עליה. "הקצב, הריתמוס של הקילוף," מעידה האמנית על תהליך העבודה שלה, "הוא התהליך של החשיפה שממנו נוצרת התמונה החדשה."

בסדרה "בריכות" ממשיכה האמנית לעסוק בנושא המראות (Views) שבו החלה עוד ב־1987. כהן לוי מקלפת באמצעות סכין חיתוך את תבניות התודעה תוך שהיא נוגעת לא נוגעת במסוכן ובאפל, מעמתת את הנסתר עם הגלוי, את החשוך עם המואר. בחיתוך, בקילוף ובהיעדרות מתגלה מערכת הקודים האישית של האמנית, כמו גם המכניזם של הגנותיה ונקודות הרגישות שלה. כהן לוי אינה מעוניינת בנרטיב כשלעצמו אלא בכפל המשמעות של הנושא: מחד הבריכה כנוף טבע הבנוי בקומפוזיציה המזכירה הפשטה של נוף פנורמי, ומאידך הבריכה כנוף נפשי, כביטוי לחיזיון פנימי. בשלב מסוים מופנמים שני המישורים ונטמעים – החיצוני והפנימי – ליצירת תמונה מהפנטת ומדיטטיבית. במקביל, תמונת עולם פנימית

8

מוקרנת על התודעה כולה ונותנת תוקף סובייקטיבי להכרת העולם האובייקטיבי. כתוצאה מכך נוצרות נקודות מבט חדשות על הציור, שבהן מצוי המפתח לעבודתה של כהו לוי.

ברוח אסכולת הסומי־א<sup>2</sup>, מדגישה כהן לוי בעבודותיה את המקריות האופיינית למדיום צבעי המים כמו גם את העובדה שקשה לשלוט בו. כדי להתגבר על קשיי המדיום היא מציירת בתנועות גוף רחבות כאשר היא רכונה מעל משטח הנייר גדול הממדים ובכך היא מתקרבת לציירי הפעולה האמריקאים, ובמיוחד לציור הפעולה ולמחוות היד של ג'קסון פולוק. שלא כמו ציירי הנוף המציירים עם המבט אל הנוף, היא מציירת עם הגב אל הנוף. הסטודיו משמש לה אקווריום וחלון אל נופים פנימיים, ובדומה לציירי הזן היא צוברת רשמים מהטבע, עוקבת אחר רב גוניותו, ואז, בקצו של תהליך למידה והתבוננות קונטמפלטיבית, כמו נכפית עליה סינתזה המניסחת את הטבע מחדש בצורה תמציתית.

בספרו Difference and Repetition בספרו (Deleuze) שהמושגים השגורים בפינו כאשר אנו מתייחסים אל הטבע, ובהם מושגי המרחב והזמן, הם נטולי סופיות ולא חלה עליהם מידת ההגדרה השמורה למושגים אחרים. משום כך אין הם קיימים למעשה בטבע, אלא מצויים ברשותה של ישות ה"רוח... המתבוננת בטבע וצופה בו ומדמה אותו בעיניה." החזרה בטבע – דהיינו היום והלילה, עונות השנה – אינה מותירה בטבע זכר. רק הרוח או התודעה הצופות בטבע החוזר על עצמו מסוגלות להפיק מהחזרה "דבר מה חדש".

ביצירתה שבה כהן לוי ובוחנת שורת דיכוטומיות הטמונות בשיטת הייצוג האשלייתי, כמו מצע־רקע ודימוי־רקע, ומציבה תחתיהן מערך זיקות מבניות שמרכיביו נושאים אופי דיסימטרי וחסר אחידות. דלז רואה בדיסימטריה ממד פוזיטיבי, ממד של היש ולא של החסר, משום שמידת החסר היא הכוח המניע בטבע, כמו בעשייה האמנותית.

בכל פעם שכהן לוי חוזרת על עקבותיה ושבה ומעבדת מחדש את "צורת האם" הקבועה בסדרה – היא יוצרת בפועל דבר מה שונה. כל חזרה כזו מהווה תיקון

ועדכון שתכליתם מיצוי כוחה ההבעתי של הקומפוזיציה וקירוב הציור אל נקודת ההתחלה ואל "רוחה" של האמנית. בעשייה זו מתקיימת דיאלקטיקה של ניגודים: מחד, זיקה לדגם חוזר ושאיפה ליצור אחידות וסדר, ומאידך מתן ביטוי לעשייה הראשונית תוך הכנסת שינויים, לעתים מזעריים אר תמיד משמעותיים.

תכלית החזרה נתפסת על ידי כהן לוי כמימוש של אחדות מיסטית בינה לבין הטבע ובינה לבין הציור. 

שלושת המרכיבים – האמן, הטבע והציור – יוצרים מצב של דחיסות שבו מזדככות הצורות המשחזרות את הרגע הראשוני כפי שנחתם בזכרונה של כהן לוי. כל זה קורה בזכות היות הציור ייצוג נאמן של ״רוח״ האמנית ושל בזכות האישית.

מעשה היצירה בציורי הבריכות נע בין דרמה לפיוט, בין ניגודים לשילובים. נוצר פסיפס של דימויים המתפתחים ומשתנים בנפרד ובמשולב: העין כצורת אם, הספירלה המשלבת אי שקט ודרמה סוערת וסוחפת, וישות עגולה מלאה וקורנת דמוית ירח. משחק של מסכים הפרוש בתואם צבעוני ומחושב של גוונים ובני גוונים משרת את האמנית כאמצעי של עדות או הכחשה לגבי הימצאותם של דימויים נוספים מתחת לשכבת המים העליונה.

החלק המסיים את התערוכה כולל סדרת עבודות שעשתה האמנית במינכן ב־1999. עבודות אלו מאופיינות באווירה קודרת וערפילית ובנימה של ערגה ומלנכוליות. עבודת המכחול נעשית במחוות יד קצרות, כמו מתוך הרהורים. אופן ביטוי זה מקבל בו בזמן עוצמה דרמטית ומאופקת. את חלקה זה של התערוכה חותם טריפטיכון של מים ושמים; אקורדים הנעשים דרמטיים יותר ויותר ככל שהמבט מטפס אל על כמו בפריטה על כלי מיתר שמימי, מסתורי ומלא הוד, מתחלפים בצבעים בהירים המתמזגים לכלל שלמות, כבשיר "שמים" של המשוררת ויסלבה שימבורסקה:

מזֶה הָיָה צָריךְ לְהַתְחִיל: שָׁמֵיִם. חַלוֹן לְלֹא אֶדֶן, לְלֹא מִסְגֶּרֶת, לְלֹא שְׁמָשׁוֹת. פָּתַח וּמְאוּם מִלְבָד וֹאת, אַךְ פַּתוֹח לִרְוָחָה.\*

הערות

.23-22 'מע

- 1. ד. רביקוביץ', ״כל השירים עד כה״, הקיבוץ המאוחד, תל אביב 1995, עמ׳ 44.
- סומי–א אסכולת ציור סינית שעיקרה ציור בדיו שחור. בהשפעת הזן הגיעו ציורים אלה לדרגה גבוהה של הפשטה.
  - G. Deleuze, *Difference and Repetition*, translated by
    Paul Patton, The Athlone Press, London, p. 14
- על משמעות ההבדלים בין יצירה ליצירה ברצפים סדרתיים, ראו: ד. לוי־אייזנברג, "אנרי מאטיס: חזרה ומעשה היצירה", עבודה לקבלת תואר דוקטור, אוניברסיטת תל אביב 1995.
- דלז מתעכב בספרו הנזכר (עמ' 23–23) על שתי צורות של חזרה סטטית ודינמית. עבודותיה של כהן לוי משתייכות לקטגוריה השנייה, הדינמית, אשר "כוללת את השוני וכוללת בתוך עצמה את האחרות של האידיאה, בתוך ההטרוגניות של איזו 'אי־הצגה' (á-presentation)." קטגוריה זו נקראת בפי דלז חיובית, דיסימטרית ורוחנית, ונושאת בחובה את "סוד חיינו ומותנו על השתעבדויותינו והשתחררויותינו הדמוניות והאלוהיות." עוד מוסיף דלז שבקטגוריה זו החזרה הינה "מכוסה ויוצרת את עצמה בהתכסותה, בלובשה מסיכה ובהסוואת עצמה." מכל מקום, צורה זו של חזרה אינה
- ו. שימבורסקה, "סוף והתחלה מבחר שירים", הוצאת גוונים, תל אביב 1996, עמ' 12–13. השיר במלואו מובא בהמשך למאמר זה.

עצמאית וקשורה לצורת החזרה הסטטית.



ויסלבה שימבורסקה

מזֶּה הָיָה צָרִיךְ לְהַתְחִיל: שְׁמֵיִם. חַלוֹן לְלֹא אֶדֶן, לְלֹא מִסְגֶּרֶת, לְלֹא שְׁמָשׁוֹת.

פֶּתַח וּמְאוּם מִלְבָד זֹאת,

אַרְ פָּתוּחַ לִרְנָחָה.

אֵינֶנִי חַיֶּבֶת לְחַבּוֹת לְלַיְלָה בְּהִיר,

אוֹ לְהָרִים אֶת רֹאשִׁי,

כְּדֵי לְהִתְבּוֹנֵן בַּשָּׁמַיִם.

ַנשׁ לִי שָׁמַיִם מֵאָחוֹרֵי גַּבִּי, בְּהֶשֵּׁג יָד וְעַל הָעַפְעַפַּיִם.

הַשָּׁמַיִם מִתְהַדְּקִים מִסְּבִיבִי

מְרִימִים מִלְמַטָּה.

אֲפָלוּ הֶהָרִים הֲכִי גְּבוֹהִים

אֵינָם קְרוֹבִים לַשָּׁמַיִם יוֹתֵר

מָן הָעֲמָקִים הֲכִי עֲמֻקִּים.

אֵין הֵם נוֹכְחִים בְּשוּם מָקוֹם יוֹתֵר

מֵאֲשֶׁר בְּמָקוֹם אַחֵר.

הַשָּׁמַיִם מַכְבִּידִים עַל עָנָן בְּאוֹתוֹ חֹסֶר רַחֲמִים

שֶׁבּוֹ הֵם מַכְבִּידִים עַל קֶבֶר.

הַחֲפַּרְפֶּבֶת חָשָׁה הִתְרוֹמְמוּת רוּחַ שְׁמֵימִית

בְּדִיוּק כְּמוֹ הַיַּנְשׁוּף הַמְּרַפְּרֵף בִּכְנָפָיו.

דָבָר, הַנּוֹפֵל לִתְהוֹם.

נופל מִשָּׁמֵיִם לְשָׁמֵיִם.

גַּרְגְּרִיִּים, נוֹזְלִיִּים, סַלְעִיִּים,

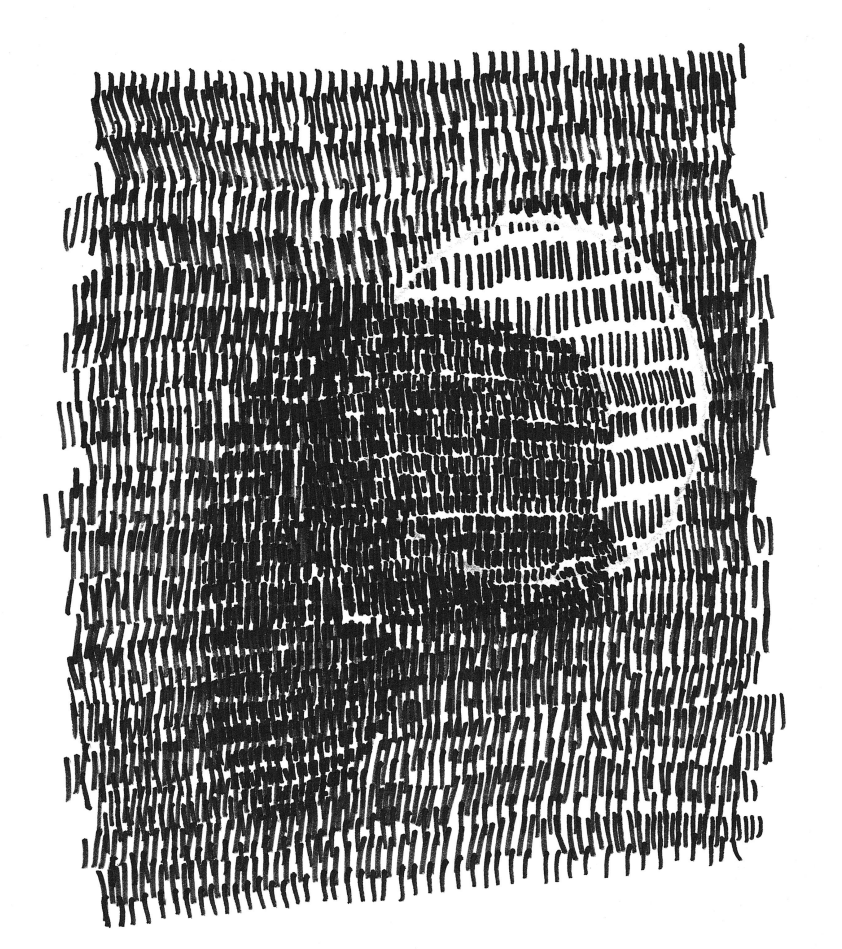
בּוֹעֲרִים וּמְעוֹפְפִים

מָשְׁטְחֵי הַשָּׁמַיִם, פֵּרוּרֵי הַשָּׁמַיִם,

נְשִיפוֹת הַשָּׁמַיִם וַעֲרֵמוֹתֵיהֶם.

הַשָּׁמַיִם נוֹכְחִים בַּכֹּל

אֲפָלוּ בַּמַּחְשַׁכִּים שֶׁמָתַחַת לָעוֹר.



pages from a sketch book, 28×35, 1999

אָנִי אוֹכֶלֶת שָׁמַיִם, מַפְּרִישָׁה שָׁמַיִם.

שְׁאֵלָה בְּתוֹךְ הְשׁוּבָה עַל שְׁאֵלָה.

אֲנִי מַלְכֹּדֶת בְּתוֹךְ מַלְכֹּדֶת,

חָבּוּק שֶּמְחַבְּקִים אוֹתוֹ,

ַהַחֻלֻקָּה לְאֶרֶץ וְשָׁמַיִם

על הַשְּׁלֵמוּת הַזֹּאת.

בְּכְתֹבֶת מְדֻנֶּקֶת,

שֶׁקַל יוֹתֵר לְאַתְּרָהּ, אָם יְחַפְּשׂוּ אוֹתִי.

פְּרָטַי הַמְּזַהִים הֵם הָתְלַהֲבוּת וְיֵאוּשׁ.

תרגם מפולנית: רפי וייכרט —

אֵינֶנָּה הַדֶּרֶךְ הַנְּכוֹנָה לַחֲשֹׁב

הִיא רַק מְאַפְשֶׁרֶת לַעֲבֹר אֶת הַחַיִּים

ַדַּנָּר שֶׁדָּרִים בּוֹ,

מרדכי גלדמן

ניתן להתבונן ביצירותיה של מאיה כהן לוי המוצגות בתערוכה שלפנינו מכמה זוויות. זווית הבוחנת את זיקתן לאמנות המזרח הרחוק, היתה רואה בהן דבר אחד, וזווית הקושרת אותן לגני המים של מונה היתה רואה בהן דבר אחר, וכיוצא בזה. דומה כי התביעה לריבוי הפרספקטיבות מכוננת את יצירת האמנות יותר מאשר כל צורת ביטוי אחרת. עם זאת, אני מתכוון להתייחס ליצירות המוצגות כאן בעיקר מזווית אחת, שהיא בעיני מרכזית להן וייחודית מאוד בשדה האמנות המקומי. לדעתי, העבודות המוצגות כאן נועדו בראש ובראשונה ליצור מרחב מדיטטיבי. אם כך הדבר, שומה עלינו לשאול את עצמנו כיצד ביקשה האמנית להשיג את מטרתה.

לכאורה היא עושה זאת בעיקר בכך שהיא משתפת אותנו בגישתה המדיטטיבית לנושא שלה. כדרכה, כהן לוי אוחזת בנושא ציורי ואינה מרפה ממנו עד אשר מיצתה אותו והגיעה בו להישגים שהשביעו את רצונה. על פי רוב, הישגים אלה גם מרשימים מאוד את הצופה. הנושא שלפנינו – בריכות ועלים – הוא מעין סדרה אינסופית שהעבודות המוצגות בתערוכה הן שיאיה המגובשים ביותר. והנה, עצם החזרה על נוהג קבוע הוא מיסודותיה של המדיטציה. אנשים המבקשים להשיג את המפלס התודעתי המיוחד לה חוזרים על פי רוב על מנטרה, על אסאנה, על טקס תה, על ירייה בקשת, חוזרים ומציירים יאנטרה או מנדלה וכיוצא בזה.

לחזרה המדיטטיבית שתי תכליות. האחת היא הסחת התודעה מרעשיו של האני ההרגלי, והשנייה – השגת תודעה טהורה המתמקדת כל כולה במושאה. מושא זה עשוי להיות כל מה שנבחר על ידי המודט להיות לו מושא

התבוננות או המושא העליון, כגון האל, המציאות המוחלטת או התבונה הקוסמית. תיאוריות מדיטטיביות מסוימות מזהות בין עצם השהייה בתודעה הטהורה לבין השהייה במציאות המוחלטת או בהווייתו של האלוהי.

העבודות שלפנינו עשויות בריכוז רב וגם תובעות ריכוז רב מהמתבוננים בהן. הן מכילות גוונים ובני גוונים, ונראה שכל צופה צריך להתייצב בפניהן בפתיחות חושית גדולה וממוקדת כדי למצות את חייהן הפנימיים ביותר. הן מגישות לעין המתמקדת בהן אותם גוונים מעודנים ובני גוונים, שהמקבילה השמיעתית שלהן היא צלילי העל (Overtones) המתמשכים של פעמוני מדיטציה או של גונגים המשמשים לאותה תכלית.

אבל נראה שהעבודות כוונו ליצור תודעה מדיטטיבית גם בדימויים המצויים בהן. כולן באורח מודגש הינן מכלים לתנועת האור, והאור כידוע הוא מסמליהן העיקריים של האלוהות והתודעה. אל מי הבריכות – או אולי צריך בעצם לומר ביחיד – הבריכה – חודר תמיד זרם של חלקיקי אור מחודדים. ומצויים בהם אורות נוספים – אורות הבוקעים כביכול ממעמקיהן ואורות הנובעים מהשתקפות השמים. גם השמים כידוע הם מדימוייו העיקריים של האל.

הפסיכואנליטיקן המיסטיקן ווילפרד ביון (Bion) טוען כי יחסים בין מכל ומוכל הם תנאי הכרחי לכל מודעות. בלא שרעיון, אירוע או עצם הוכלו די הצורך בתודעה, אי אפשר לפתח סביבם מודעות. במצבים שבהם ההכלה אינה מתרחשת, פועל מנגנון של "גירוי־תגובה" – התגובות הן היענויות מיידיות לגירויים פנימיים וחיצוניים. אך כאשר קיים מכל נפשי או תודעתי, יש

מרדכי גלדמן הוא פסיכותרפיסט, משורר ומבקר אמנות.



ומקבעונותיו, על ידי העברתו אל הזרימה. העצמי המשוחרר מקבעונותיו, ממה שמקבע אותו, נעשה דמוי אלוה – אהיה אשר אהיה – ישות הנגלית מתוך התהוותה, מתוך עתידה ולא מתוך הסיבתיות הדוחפת אותה מעֻברה. ישות זאת, כמו הציורים עצמם, היא ריבוי אינסופי ואחדות ייחודית גם יחד, וגם בזה היא דמוית אלוה. האל הבורא הוא כל דבר אשר נברא וגם האחד הייחודי

המדיטציה של כהן לוי מבקשת אפוא אחר רגע היצירה, אחר התהליכיות שבה הציור והעצמי נולדים מחדש, ונקודת הראשית שלה עשויה מהאין, המוות, הלילה והתהום. לנוכחותם של האין והמוות תורמת לא רק הדמות הטבועה אלא גם האור העשוי כעלים. השלכת שלקו בה העלים מציינת את מותו של העץ בחורף, או לפחות את מותם של העלים. נוכחות זו של האין והמוות יש בה יסוד אלים, ואולי משום כך נעשו הרבה מהעלים באמצעות קילופו של הנייר, וצורתם מזכירה סכינים. המלים אלים ועלים כמעט זהות בצלילן, ובציוריה של כהן לוי העלים הנם אלימים.

במקביל, האור החד, המקולף והמקלף, הוא גם צד הכוח והזעם המעורב בבריאה וביצירה האמנותית. האל הבורא של מקורותינו הוא בוודאי אל שזעמיו משולחי רסן, המסוגל להרס נורא כשם שהוא מסוגל לחולל את פלא בריאתו. ואילו על תפקיד ההרסנות ביצירת האמנות כבר נכתב לא מעט, במיוחד על ידי הפסיכואנליטיקאית הבריטית מלאני קליין (M. Klein) וההולכים בעקבותיה. קליין חשבה שהיצירה היא תהליך שבו שוב ושוב האָם וגרעין העצמי, המחוברים ללא הפרד בעמקי הלא מודע, נבנים ומאורגנים מחדש אחרי שהרסנות רבה גרמה לפירוקם, לקיטועם ולחיתוכם בפנטזיה הלא מודעת.

אצל וויניקוט (Winnicot) אפשר לעומת זאת למצוא את הרעיון שהרסנות כלפי אם שאינה ניתנת להריסה היא תנאי הכרחי להתפתחותו של העצמי כאוטונומי וספציפי די הצורך. בעקבות וויניקוט טוען כריסטופר בולאס (Bollas) כי האמן פועל תמיד מתוך הרסנות כלפי דימוי האם מהילדות המוקדמת. ולדעתו, המתח בין הרס ליצירה, השכיח כל כך באמנות המודרניסטית,

שיהוי בין הגירוי לתגובה – מתרחשת הכלה של הגירוי ושל הדחף להגיב עליו – וכך נוצרת המודעות. אנשים היראים את האמת – ומצויים לא מעט כאלה – הורסים את המכל הפנימי ונעשים כתוצאה מכך מכניים, עיוורים או נתונים לאשליות ולדימויים. אין הם מסוגלים למודעות עצמית נאותה.

בעבודותיה של כהן לוי היחס בין המכל למוכל אינו פשוט, אולי אפילו כאוב. המודעות מכילה איומים והיא נתפסת גם כרודפנית, מחתכת, מקלפת ופוצעת. אבל למרות איומי האמת מכינה לה האמנית בכל ציור מכל חדש. ביון חשב כי ניתן לראות ביחסים התשתיתיים בין המכל למוכל יחסים בין הזכרי לנקבי, ודומה כי חלוקה זאת הולמת גם את דימוייה של כהן לוי. האור החודרני הוא זכרי והמכלים האפלוליים הם נקביים. כך כל ציור מציורי הסדרה הוא שדה זיווגים.

יתר על כן, דומה כי התודעה המדיטטיבית של האמנית לקחה את הנושא שלה דרך קבע לסצנה דרמטית וקמאית עוד יותר – לתמונת הבריאה כפי שהיא מופיעה במקורותינו.

הבריכה שלה נעשית עוד ועוד תהום הראשית שממנה מתחילה הבריאה, והאור החודר לתוך המים מצטייר כנברא הראשון שנגזר עליו "יהי" – האור הקמאי. כך עוקרת אותנו הסצנה שלה ממציאותנו ומהאני ההרגלי אל נקודת הראשית הקמאית ביותר, אל הלילה הקוסמי שבו החל האל לצור את צורותיו מתוך התהום של החומר ההיולי.

אבל האיכות המדיטטיבית אינה נפעלת רק מכל אלה. עליהם צריך להוסיף גם את הזרימה האופיינית הן לאור והן למים. התודעה ההרגלית תמיד היא מקובעת. האני מקובע בעצמו ואין הוא מבין את העולם ואמיתו אלא מבעד לצרכיו. הוא נראה כנע אך אין הוא נע אלא סביב עצמו. הוא חוזר עוד ועוד על תבניותיו התשתיתיות – הטראומות הקמאיות שלו שבות ומעצבות את עולמו. במובן מסוים זהו אני שהוא חי־מת עוברי הטבוע ברחם של דמיונות – מעין הדמות הטבועה במים, המוצגת בתערוכה. ואילו התודעה המדיטטיבית מתכוונת להחיות את העצמי על ידי הפקעתו של האני מקביעויותיו

נובע בעיקרו מכוונת האמן ליצור את עצמיותו מחדש במדיום האמנותי.<sup>2</sup>

מכל מקום, הכמיהה לשפע יצירתי שיגאה מעל לכל הרסנות מובלעת בעבודות שלפנינו גם ביכולתם של העלים המתים להיות בד בבד שפעה של חלקיקי אור, להקות מרצדות של דגיגים וממטרי זרעים – פריון שאין לו מעצור או גבול.

מכל האמור דומה כי ניתן לראות בעבודות המוצגות בפנינו לא רק מדיטציות חוזרות ונשנות, שנועדו ליצור בצופה הלך נפש מדיטטיבי, אלא גם טקסים של תפילה הפונה שוב ושוב לאל הבורא כדי להנכיחו במעשה היצירה ולעוררו אל מלת העוצמה המכרעת – יהי.

הפרספקטיבה הפסיכואנליטית רואה בחזרה הכפייתית מנגנון הגנה מפני כאוס נפשי חסר צורה – ודומה כי יש בכך כדי לתרום משהו חשוב להבנתן של היצירות הללו, שהחזרה היא ממהותן. מפרספקטיבה זו, סילקה האמנית מתמונת הבריאה שלה את התוהו והבוהו השייכים אליה באורח אימננטי. יהיה אפוא נכון לומר כי בשוליהן של יצירותיה מצוי כאוס שהארגון הגבוה שלהן יכול לו. אך מצד שני, ייתכן כי דווקא הכלתו של הכאוס הזה עשויה לפתוח אותן אפשרויות יצירתיות שהעבודות כולן קוראות אליהן כמעט על דרך ההשבעה.

#### הערות

- W. Bion, Attention and Interpretation, Karnak, .1

  London 1970
- 2. דיון רחב יותר במעמדה של ההרסנות במעשה היצירה ראו הפרקים על מלאני קליין וממשיכיה בספרי: "ספרות ופסיכואנליזה", הקיבוץ המאוחד, תל אביב 1998.

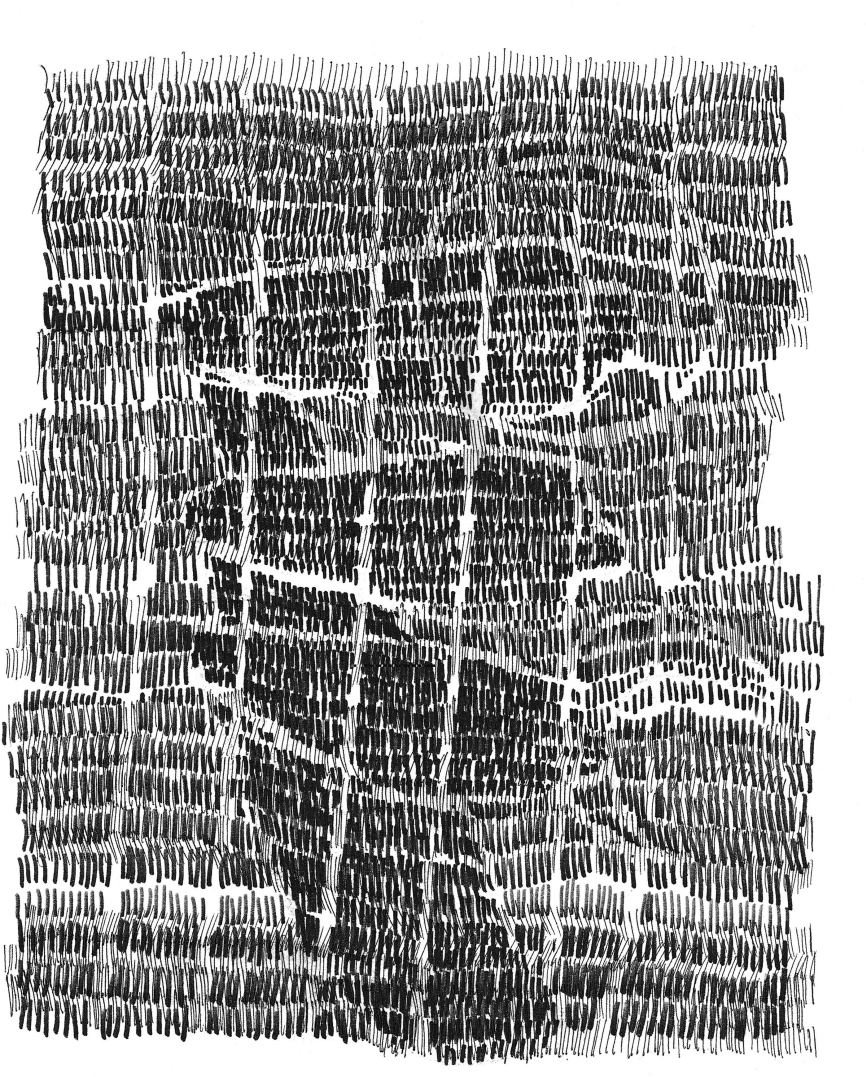
### ציונים ביוגרפיים

| ארמניה, Synthese Museum Munich                   |      | נל אביב, 1955                                  | נולדה בו    |  |  |
|--------------------------------------------------|------|------------------------------------------------|-------------|--|--|
| ״הנעדר הנוכח: הכסא הריק באמנות הישראלית״         |      | בתל אביב                                       | מתגוררת בתי |  |  |
| הגלריה האוניברסיטאית, תל אביב                    |      |                                                |             |  |  |
| תערוכת זוכי המלגות של קרן התרבות אמריקה          |      | מבחר תערוכות יחיד                              |             |  |  |
| ישראל, מוזיאון חיפה                              |      | מתוך הסדרה "גזעים של עץ דקל", המרכז לאמנות,    | 1999        |  |  |
| "בעקבות הכרך", מוזיאון בת־ים/מוזיאון ערד         | 1991 | רחובות והמרכז להנצחה טבעון                     |             |  |  |
| ״בחירת האוצרים״, גלריה קלישר 5, תל אביב          |      | "יש נוף אין נוף", סמינר אורנים, חיפה           | _           |  |  |
| הביינאלה לפיסול, עין הוד                         |      | "דברים" גלריה שרה לוי, תל אביב                 | 1998        |  |  |
| ״העמוד בפיסול הישראלי״, הגלריה                   |      | "גזעי דקל", גלריה שלוש, תל אביב                | 1996        |  |  |
| האוניברסיטאית, תל אביב                           |      | "מיצב", המשרד, תל אביב                         | 1994        |  |  |
| ״תערוכת האמן הצעיר״, מוזיאון תל אביב             | 1989 | "סכך וחלות דבש", מוזיאון ישראל, ירושלים        | 1993        |  |  |
| ״הביינאלה של ונציה 90/ ההצעה הישראלית״,          |      | ״לב החמניות״, גלריה שלוש, תל אביב              | _           |  |  |
| מוזיאון לאמנות ישראלית, רמת גן                   |      | "ציורים", גלריה שרה לוי, תל אביב               | 1989        |  |  |
| ״תלת־מימד אובייקטיבי״, מוזיאון לאמנות            |      | "ציורים", גלריה ראפ, תל אביב                   | 1988        |  |  |
| ישראלית, רמת גן                                  |      | "ציורים", גלריה אחד העם 90, תל אביב            | 1985        |  |  |
| "אמנות ישראלית", תערוכה נודדת בארצות הברית       | 1988 | גלריה דבל, ירושלים                             | 1984        |  |  |
| ״פורמט גדול״, מוזיאון לאמנות ישראלית, רמת גן     | 1986 | גלריה הורס ריכטר, יפו                          | 1983        |  |  |
| ״רישומים״, גלריה אחד העם 90, תל אביב             | 1984 | "רוק", גלריה דבל, ירושלים                      | 1982        |  |  |
| ביינאלה לאמנים צעירים, מוזיאון חיפה              | 1982 |                                                |             |  |  |
| "זמרים־חזירים", דיזנגוף סנטר, תל אביב.           |      | מבחר תערוכות קבוצתיות                          |             |  |  |
|                                                  |      | נייר ערך נייר", מוזיאון רמת גן"                | 1998        |  |  |
| מלגות ופרסים                                     |      | "משולש ידידותי", גלריה לאמנות קלישר, תל אביב   | _           |  |  |
| מלגת שהייה במינכן, גרמניה                        | 1999 | "אמניות ב־50 למדינה", מוזיאון חיפה             |             |  |  |
| קרן שרת, מלגת השתלמות בחו״ל (סין)                | 1993 | "טובל במים, טובל באור", מאה שנות אקוורל        |             |  |  |
| מלגה מטעם קרן שרת ע״ש ראובן רובין                | 1991 | באמנות ישראל, מוזיאון ישראל, ירושלים           |             |  |  |
| מלגה מטעם קרן שרת לאמנים צעירים                  | 1990 | גרץ, אוסטריה ,kuiturzentruth bel den Minoriten |             |  |  |
| מלגה מטעם קרן שרת                                | 1989 | "פיסול קטן", גלריה שלוש, תל אביב               | 1995        |  |  |
| קרן שרת לאמנים צעירים ע״ש הלנה רובינשטיין        | 1988 | ניו יורק, The Art Gallery, Abraham Goodman     | 1994        |  |  |
| פרס האמן הצעיר                                   | 1991 | "ייחוד", אגודת הציירים, תל אביב                |             |  |  |
|                                                  |      | "רימוי עיקש", מוזיאון חיפה                     | 1993        |  |  |
| אוספים                                           |      | ״דו־מימד תלת־מימד״, המכללה לאמנות חזותית,      | 1992        |  |  |
| מוזיאון ישראל, ירושלים; מוזיאון תל אביב          |      | באר שבע                                        |             |  |  |
| לאמנות; המוזיאון היהודי, ניו יורק; עיתון ״הארץ״; |      | תערוכת הזוכים בפרס האמן הצעיר, מוזיאון         | 1990        |  |  |
| אוסף O.R.S ואוספים פרטיים.                       |      | תל אביב                                        |             |  |  |
|                                                  |      |                                                |             |  |  |



### רשימת העבודות

|         | עבודות על נייר ארש                               | [38-37] | בריכה, מתוך סדרת ״בייג׳ין״, 1995, דיו וצבע מינ |
|---------|--------------------------------------------------|---------|------------------------------------------------|
| [2-1]   | 120×160, דיו וצבע מים, 160×1994                  |         | מדולל, 97×179                                  |
| [3]     | בריכה, 1998, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160  | [40-39] | בריכה, מתוך סדרת "מינכן", 1999, דיו וצבע מים   |
| [4]     | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160  |         | מדולל, 96×177                                  |
| [5]     | בריכה, 1997–1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף,     | [41]    | בריכה, 2000, דיו וצבע מים מדולל, 96×177        |
|         | 160×120                                          | [42]    | בריכה, מתוך סדרת ״בייג׳ין״, 1995, דיו וצבע מינ |
| [8-6]   | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160  |         | מדולל, 198×96                                  |
| [9]     | בריכה, 1998, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160, | [43]    | בריכה, מתוך סדרת "מינכן", 1999, דיו וצבע מים   |
|         | אוסף גבי בראון, תל אביב                          |         | מדולל, 96×176                                  |
| [10]    | בריכה, דגים ועלים, 1997, דיו, צבע מים מדולל      |         |                                                |
|         | וקילוף, 120×160, אוסף הילה ורן רהב, סביון        |         | תצלומים מקולפים                                |
| [12-11] | בריכה, 1998, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160, | [44]    | ללא כותרת, 2000, 15×10                         |
|         | אוסף פרטי, תל אביב                               | [46-45] | בריכה, 2000, 10×15                             |
| [13]    | בריכה, 1998, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160  | [47]    | נוף, 2000, 15×10                               |
| [14]    | בריכה, 1998, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160, | [49-48] | בריכה, 2000, 10×15                             |
|         | אוסף פרטי, תל אביב                               | [51-50] | 10×15 צל, 2000, צל                             |
| [15]    | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160, | [53-52] | שלג בנוף, 2000, 15×10                          |
|         | אוסף פרטי, תל אביב                               |         |                                                |
| [16]    | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160, |         | שמן על בד                                      |
|         | אוסף גבי בראון, תל אביב                          | [55-54] | בריכה, 1998, 150×200                           |
| [17]    | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160, | [56]    | בריכה, 1999, 150×200, אוסף פרטי, ראשון לציון   |
|         | אוסף שוקי לשר, הרצליה                            | [58-57] | בריכה, 1998, 150×200                           |
| [20-18] | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160  | [60-59] | שמים, 1999, 150×150, אוסף פרטי, תל אביב        |
| [21]    | בריכה, 1997–1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף,     | [61]    | שמים, 1997–1998, 150×150, אוסף פרטי, תל אבי    |
|         | 160×120, אוסף גבי בראון, תל אביב                 |         |                                                |
| [23-22] | בריכה, 1996–1998, דיו, צבע מים מדולל, פיגמנט,    |         |                                                |
|         | 160 × 120 וקילוף, 120                            |         |                                                |
| [25-24] | בריכה, 1999, דיו, צבע מים מדולל וקילוף, 120×160  |         |                                                |
|         | עבודות על נייר אורז                              |         |                                                |
| [33-26] | בריכה, מתוך סדרת "מינכן", 1999, דיו וצבע מים     |         |                                                |
|         | מדולל, 68×69                                     |         |                                                |
| [34]    | בריכה, 1997, דיו וצבע מים מדולל, 68×69           |         |                                                |
| [36-35] | בריכה, 2000, דיו וצבע מים מדולל, 96×177          |         |                                                |
|         |                                                  |         |                                                |

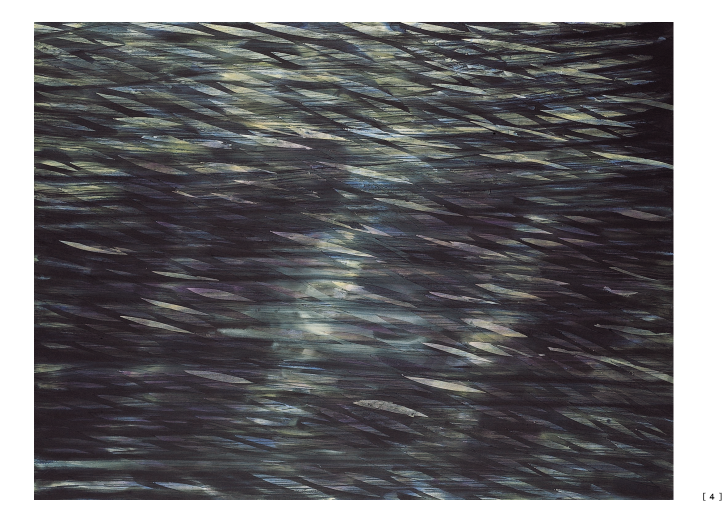






[2]





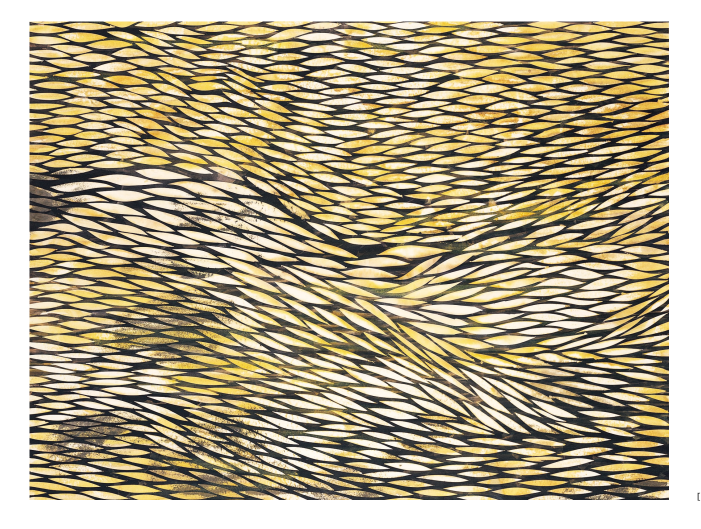


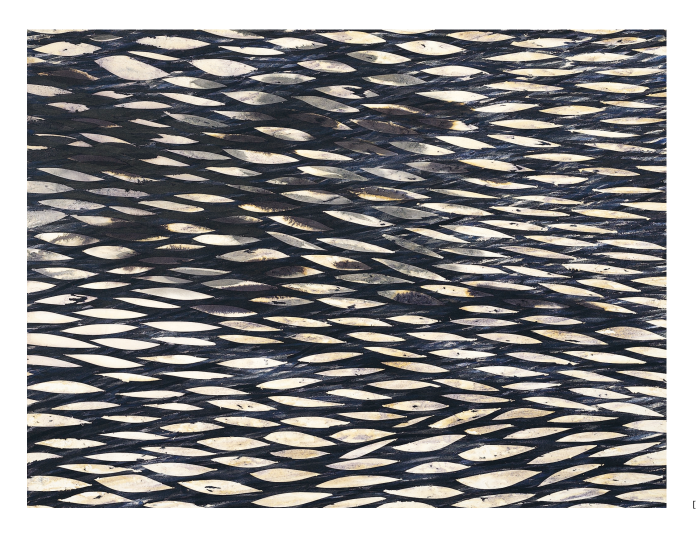
[5]









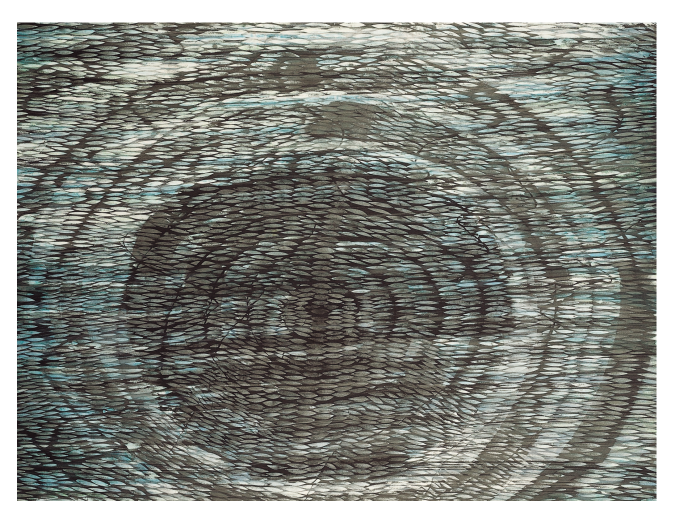


[ 11 ]

10 ]

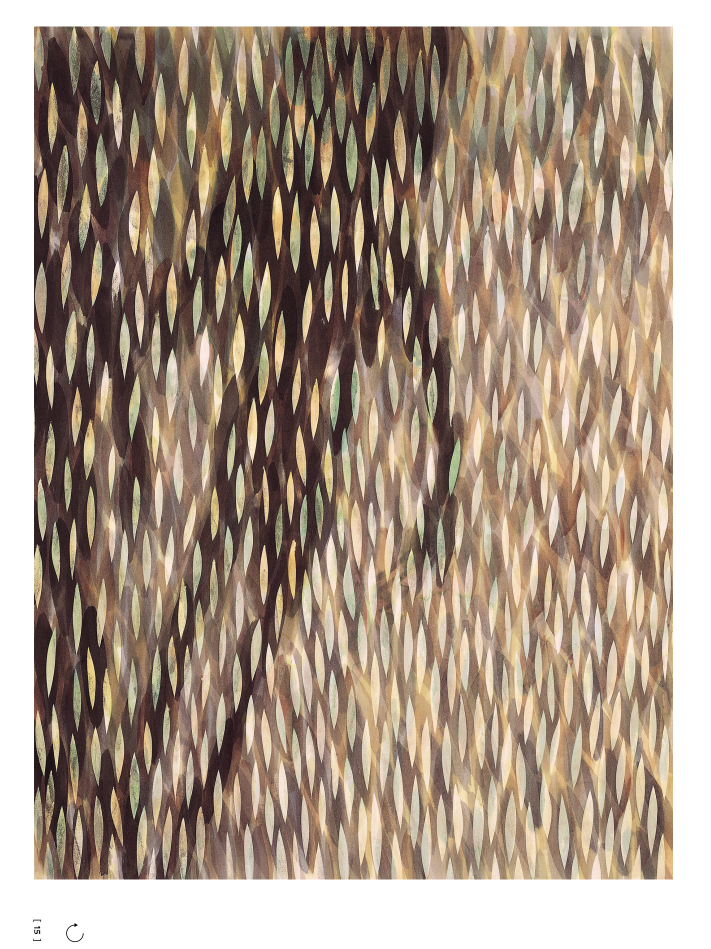






[ 13 ]



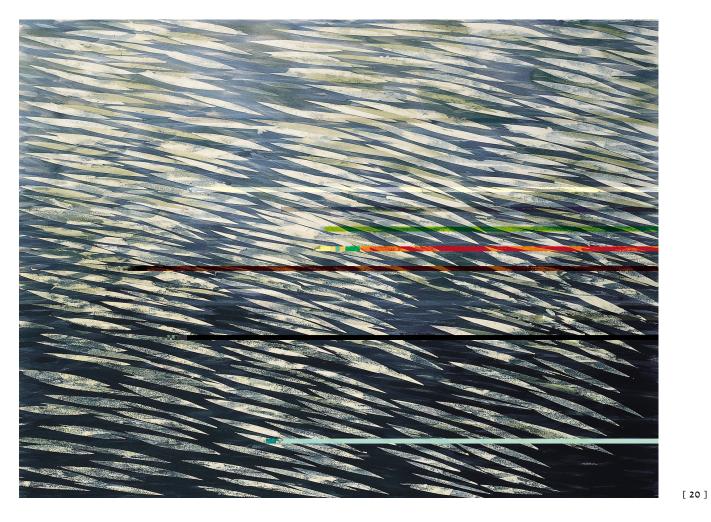




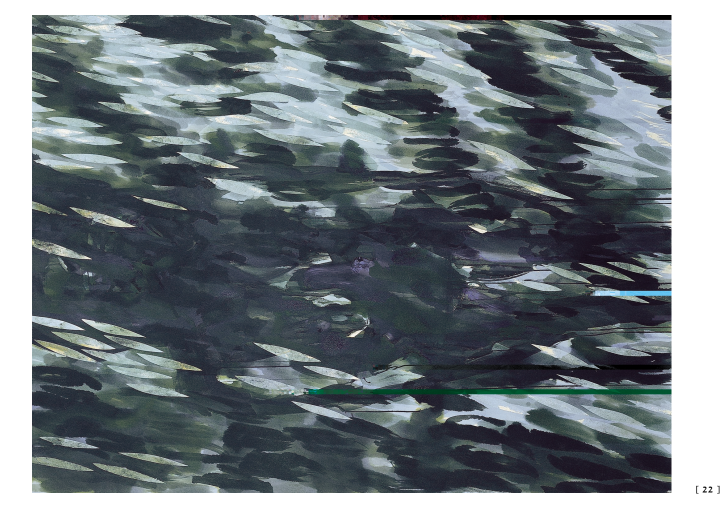


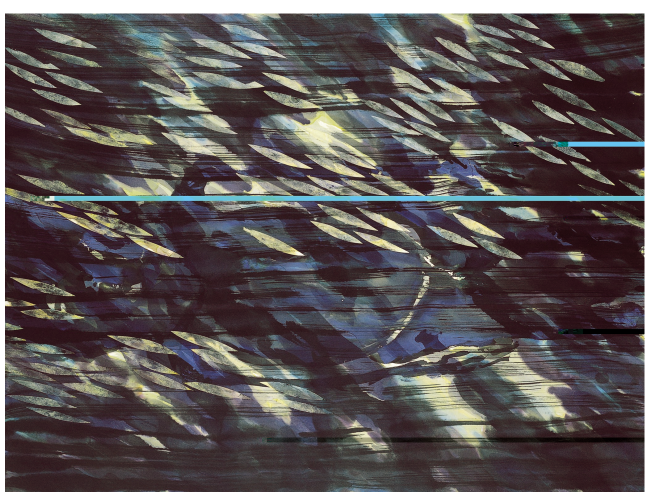








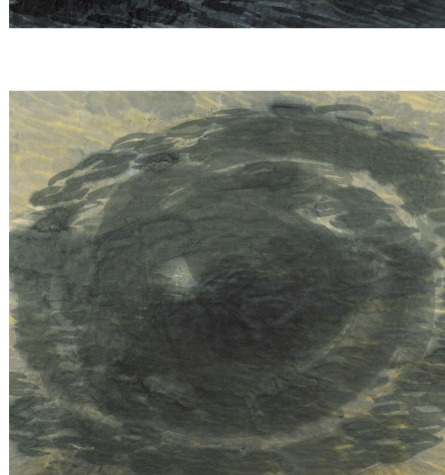


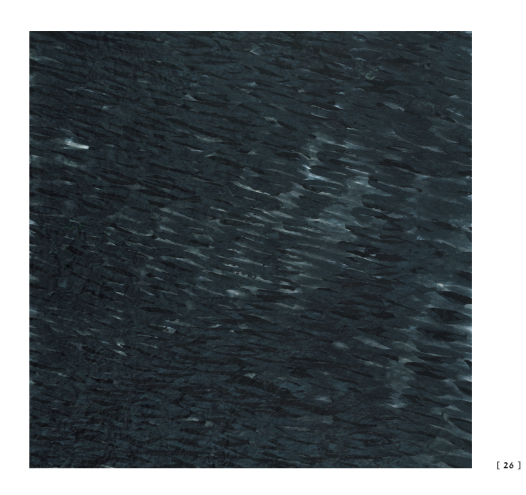


[ 23 ]





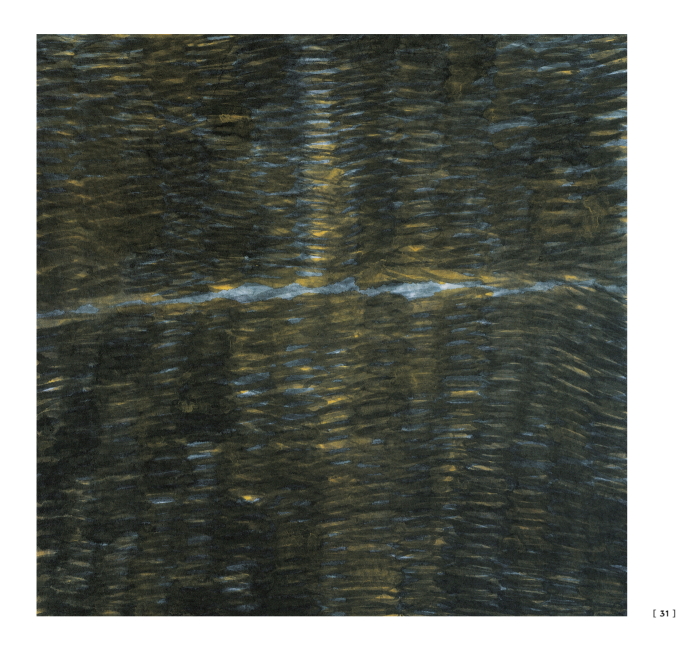


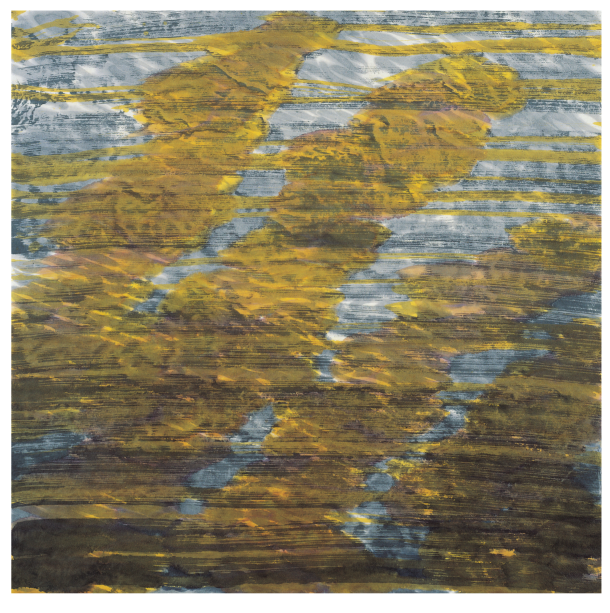




[ 29 ]

[ 28 ]



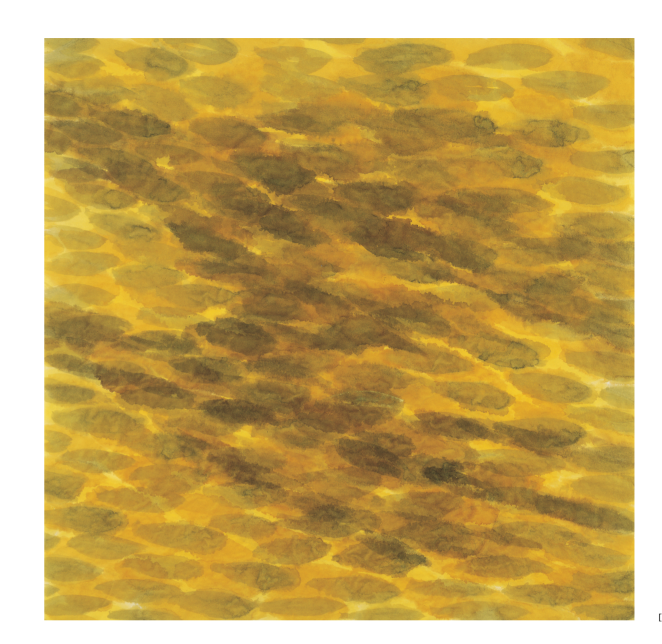


[ 30 ]





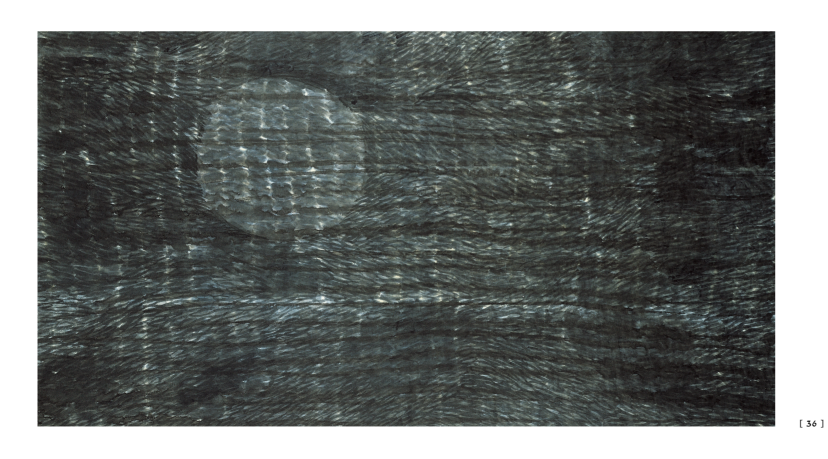


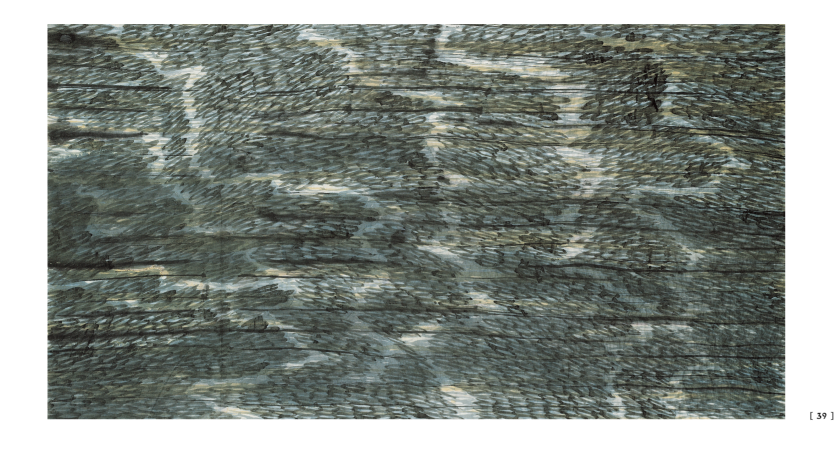


[ 32 ]

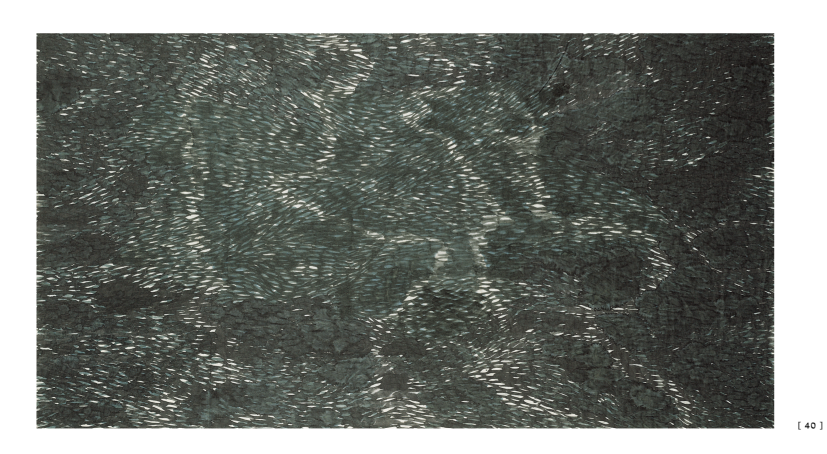


[ 35 ]



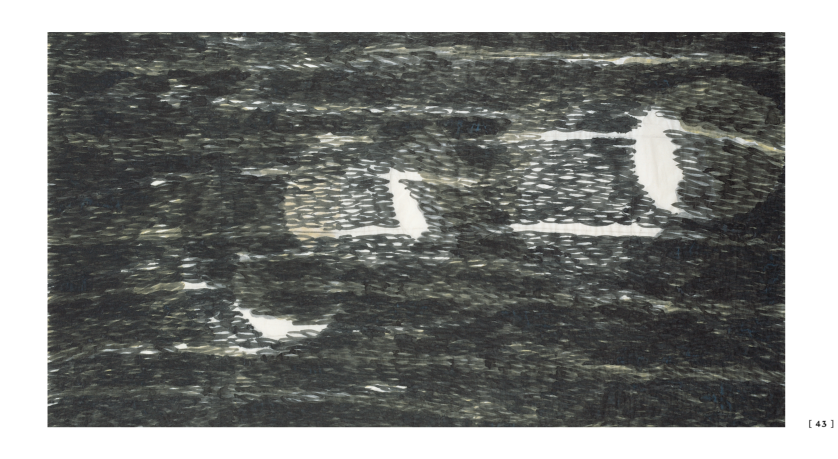


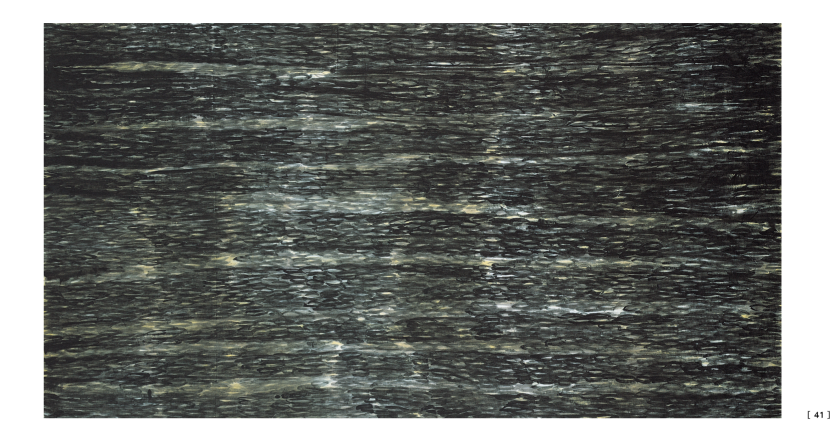






[ 38 ]







[ 42 ]



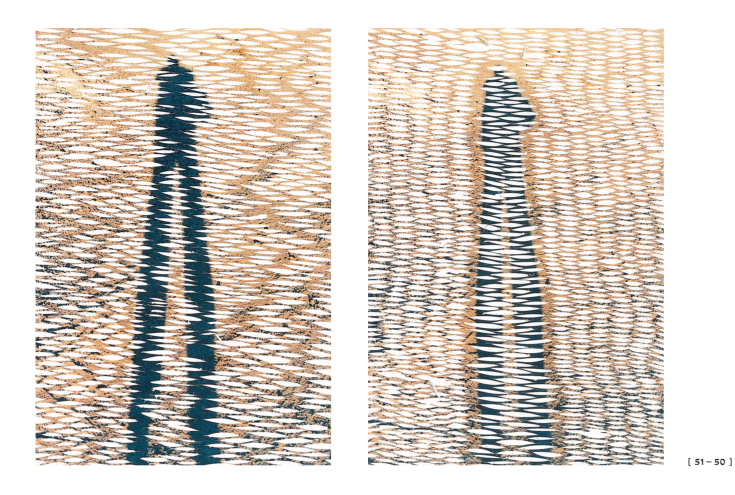
[44]



[ 45 ]



[ 46 ]

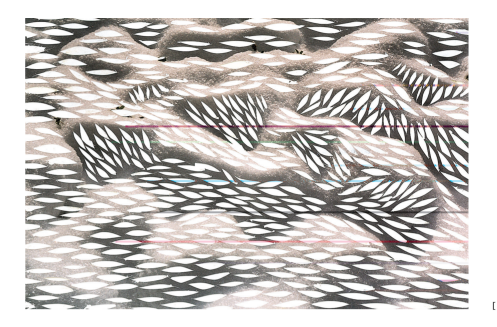










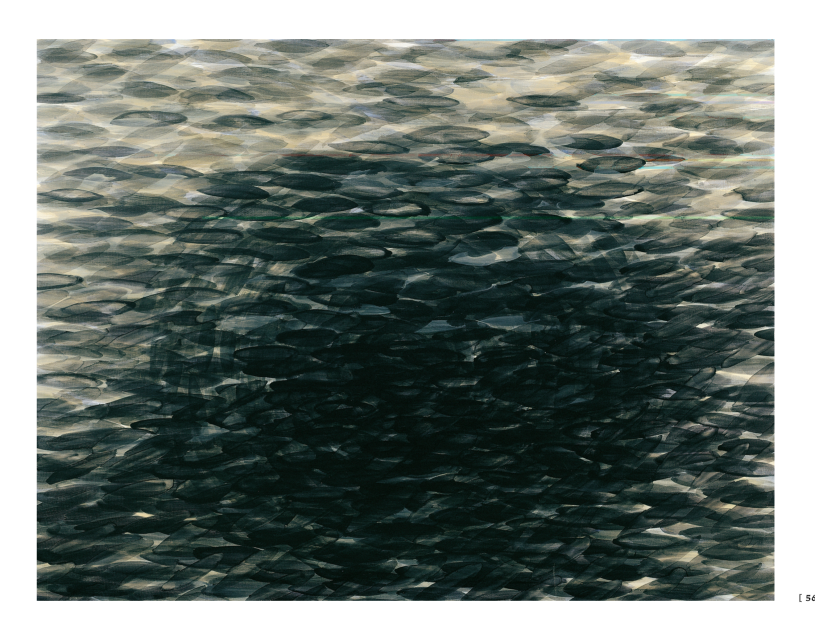


52]



[ 53 ]





[ 57 ]



[ 59 ]





[ 58 ]

[ 60 ]

# List of Works

xvi

|         | Watercolor on Arches paper                       |         | pigment and peeling, 120×160                     |
|---------|--------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------|
| [1-2]   | Dvarim, 1994, Ink, diluted watercolor and        | [24-25] | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, |
|         | peeling, 160×120                                 |         | 120×160                                          |
| [3]     | Pond, 1998, Ink, diluted watercolor and peeling, |         |                                                  |
|         | 120×160                                          |         | Watercolor on rice paper                         |
| [4]     | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, | [26-33] | Pond, 1999, from the "Munich" series, 1999, Ink  |
|         | 120×160                                          |         | diluted watercolor, 68×69                        |
| [5]     | Pond, 1997-1999, Ink, diluted watercolor and     | [34]    | Pond, 1997, Ink and diluted watercolor, 68×69    |
|         | peeling, 120×160                                 | [35-36] | Pond, 2000, Ink and diluted watercolor, 96×177   |
| [6-8]   | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, | [37-38] | Pond, 1995, from the "Beijing" series, Ink and   |
|         | 120×160                                          |         | diluted watercolor, 97×179                       |
| [9]     | Pond, 1998, Ink, diluted watercolor and peeling, | [39-40] | Pond, 1999, from the "Munich" series, Ink and    |
|         | 120×160, Collection Gaby Brown, Tel Aviv         |         | diluted watercolor, 96×177                       |
| [10]    | Pond, Fish and Leaves, 1997, Ink, diluted        | [41]    | Pond, 2000, Ink and diluted watercolor, 96×177   |
|         | watercolor and peeling, 120×160, Collection      | [42]    | Pond, 1995, from the "Beijing" series, Ink and   |
|         | Hila and Ran Rahav, Savyon                       |         | diluted watercolor, 96×198                       |
| [11-12] | Pond, 1998, Ink, diluted watercolor and peeling, | [43]    | Pond, 1999, from the "Munich" series, Ink and    |
|         | 120×160, Private collection                      |         | diluted watercolor, 96×176                       |
| [13]    | Pond, 1998, Ink, diluted watercolor and peeling, |         |                                                  |
|         | 120×160                                          |         | Peeled Photographs                               |
| [14]    | Pond, 1998, Ink, diluted watercolor and peeling, | [44]    | Untitled, 2000, 10×15                            |
|         | 120×160, Private collection                      | [45-46] | Pond, 2000, 10×15                                |
| [15]    | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, | [47]    | Landscape, 2000, 10×15                           |
|         | 120×160, Private collection                      | [48-49] | Pond, 2000, 10×15                                |
| [16]    | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, | [50-51] | Shadow, 2000, 15×10                              |
|         | 120x160, Collection Gaby Brown, Tel Aviv         | [52-53] | Snow in a Landscape, 2000, 10×15                 |
| [17]    | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, |         |                                                  |
|         | 120×160, Collection Shuky Lasher, Herzliya       |         | Oil on canvas                                    |
| [18-20] | Pond, 1999, Ink, diluted watercolor and peeling, | [54-55] | Pond, 1998, 150×200                              |
|         | 120×160                                          | [56]    | Pond, 1999, 150×200, Private collection          |
| [21]    | Pond, 1997-1999, Ink, diluted watercolor and     | [57-58] | Pond, 1998, 150×200                              |
|         | peeling, 120×160, Collection Gaby Brown, Tel     | [59-60] | Sky, 1999, 150×150, Private collection           |
|         | Aviv                                             | [61]    | Sky, 1997-1998, 150×150, Private collection      |
| [22-23] | Pond, 1996-1998, Ink, diluted watercolor,        |         |                                                  |

[ 61 ]

It would therefore be correct to say that in the margins of her works there exists a chaos which the high organization of the works can overcome. But on the other hand, it is possible that the very containing of this chaos may open up those creative possibilities that all the works pray for, almost by way of incantation.

#### Notes

- Wilfred Bion, Attention and Interpretation, Karnak, London, 1970.
- 2. A more comprehensive discussion of the role of destructiveness in artistic creation appears in my book *Literature and Psychoanalysis* [in Hebrew], Hakibbutz Hameuchad Publishing House, Tel Aviv, 1998, in the chapters on Melanie Klein and her followers, and on Winnicott and Bollas.

#### Translator's Notes

- i. This is the correct translation of the phrase with which God answers Moses when the latter asks Him what His name is (Exodus 3:12 [3:14 in the King James version]), which in English and other European languages has long been mistranslated as "I AM THAT I AM".
- ii. In Hebrew this command [Genesis 1:2] is expressed in one word: *yehi*.
- iii. The term "formless chaos" renders the meaning of the Hebrew words *tohu vavohu* (Genesis 1:1) employed here by the author (which the King James version translates adjectivally as "formless and void").

## Chronology

| Born i | n Tel Aviv, 1955                                |         | "The Presence of the Absent: The Empty Chair",  |
|--------|-------------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------|
| Works  | s and lives in Tel Aviv                         |         | The Genia Schreiber University Art Gallery, Tel |
|        |                                                 |         | Aviv University                                 |
|        | Selected One-Artist Exhibitions                 |         | "Recipients of the America-Israel Cultural      |
| 1999   | "From the 'Palm-Tree Trunks' series", Art       |         | Foundation Awards", Haifa Museum                |
|        | Center Rehovot; Memorial Center, Tivon          | 1990    | "Metropolis", Bat-Yam Museum; Arad Museum       |
| 1998   | "Dvarim", Sara Levi Gallery, Tel Aviv           |         | "Curators' Choice", Kalisher Gallery, Tel Aviv  |
| 1996   | "Palm-Tree Trunks", Chelouche Gallery, Tel      |         | Sculpture Biennial, Ein Hod                     |
|        | Aviv                                            |         | "The Column in Contemporary Israeli             |
| 1994   | Installation, Office in Tel Aviv, Tel Aviv      |         | Sculpture", The Genia Schreiber University Art  |
|        | "Thatch and Honeycomb", The Israel Museum,      |         | Gallery, Tel Aviv University                    |
|        | Jerusalem                                       | 1989    | "The Venice Bienniale 1990/ The Israeli         |
| 1993   | "Sunflower Heart", Chelouche Gallery, Tel Aviv  |         | Proposal", Museum of Israeli Art, Ramat Gan     |
| 1989   | "Paintings", Sara Levi Gallery, Tel Aviv        |         | "An Objective - Three Dimensions", Museum of    |
| 1988   | "Paintings", Rap Gallery, Tel Aviv              |         | Israeli Art, Ramat Gan                          |
| 1985   | Ehad Ha'am 90 Gallery, Tel Aviv                 |         | Young Artists Exhibition, Tel Aviv Museum of    |
| 1983   | Horace Richter Gallery, Jaffa                   |         | Art                                             |
| 1982   | "Rock", Debel Gallery, Jerusalem                |         | "Israeli Art", traveling exhibit in the U.S.A.  |
|        |                                                 | 1987    | "Large Format", Museum of Israeli Art, Ramat    |
|        | Selected Group Exhibitions                      |         | Gan                                             |
| 1998   | Kulturzentrum den Minoriten, Graz, Austria      | 1985    | "Drawings", Ehad Ha'am 90 Gallery, Tel Aviv     |
|        | "A Vision of Light: 10 Years of Watercolor in   | 1983    | "Young Artists Biennial", Haifa Museum          |
|        | Israeli Art", The Israel Museum, Jerusalem      |         |                                                 |
|        | "Women Artists in Israeli Art", Haifa           |         | Scholarships & Awards                           |
|        | "Friendly Triangle", Kalisher Gallery, Tel Aviv | 1999    | Residence Scholarship, Villa Waldberta, Munich  |
|        | "Paper Equals Paper", Museum of Israeli Art,    | 1993    | Sharett Foundation Foreign Study Grant (China)  |
|        | Ramat Gan                                       | 1991    | Young Artist Award                              |
| 1995   | "Small Sculpture", Chelouche Gallery, Tel Aviv  | 1988-91 | Sharett Foundation Scholarship                  |
| 1994   | "Unity", Artists House, Tel Aviv                |         |                                                 |
|        | "Paintings", The Abraham Goodman Art            |         | Public Collections                              |
|        | Gallery, New York                               |         | The Israel Museum, Jerusalem; Tel Aviv Museum   |
| 1993   | "Determined Image", Haifa Museum                |         | of Art; The Jewish Museum, New York;            |
| 1991   | "Recipients of the Young Artists' Award", Tel   |         | Ha'aretz Newspaper, Tel Aviv; O.R.S., Tel       |
|        | Aviv Museum of Art                              |         | Aviv; Private collections                       |
|        |                                                 |         |                                                 |

xv

for the movement of light, and light, as we know, is one of the main symbols of divinity and of consciousness. A constant stream of sharp light particles constantly penetrates into the water of the Ponds — or perhaps we should actually say this in the singular, the pond — where there are also additional lights — lights that seem to burst out of the depths and lights that stem from the reflection of the sky. The sky too, as we know, is one of the principal images for the deity.

Wilfred Bion, a mystical psychoanalyst, claims that relations between Container and Contained are a necessary condition for all consciousness. Unless an idea, an event or a thing is adequately contained in the mind, it is impossible to develop understanding or knowledge about them. In situations where the containing does not take place, a "stimulusresponse" mechanism operates: the responses are immediate reactions to internal and external stimuli. But when a psychic or mental containing takes place, there is a delay between the stimulus and the response — a containing of the stimulus and of the impulse to respond to it occurs - and in this way consciousness comes about. People who fear the truth — and there are more than a few such people - destroy the mental Container and consequently become mechanical, blind, or subject to illusions and the Imaginary. They are incapable of proper self-consciousness.

In Cohen Levy's works the relation between the Container and the Contained is not simple, perhaps even pained. Consciousness is threatening and is perceived as persecutory, dissective, peeling and wounding. Yet despite the truth's threats, the artist prepares a new Container in every painting. Bion thought that the basic relations between Container and Contained may be seen as relations between the

masculine and the feminine, and it would seem that this division is also appropriate for Cohen Levy's images. The penetrative light is masculine and the dark containers are feminine. Thus each of the paintings in the series is a field of couplings.

Moreover, it would seem that the artist's meditative attitude has constantly taken her subject to a much more primeval and dramatic scene — to the picture of the Creation as it appears in our sources. More and more, her pond becomes the abyss or "deep" of Genesis from which the Creation begins, and the light that penetrates into the water appears like the first thing that was created by the command "Let there be" — the primeval light. In this way her scene uproots us from our own reality and from the habitual ego to the point of the most primal beginning, to the cosmic night in which God began to shape His forms out of the abyss of primordial matter.

Yet the meditative quality is activated not only by all these things, but also by the flow, which is characteristic both of light and of water. Habitual consciousness is always fixated. The ego is fixated in itself and does not understand the world and its truth, except through its own needs. It appears to be moving, but it moves only around itself. Again and again it repeats its basic patterns — its primal traumas continually shape its world. In a certain sense this is an ego that is an embryonic "living dead", drowned in a womb of fantasies - something like the figure drowned in the water displayed in the exhibition. Meditative consciousness, however, aims to revive the Self by extricating the ego from its fixations and its patterns by shifting it into the flow. The Self that is liberated from its fixations, from what fixates it, becomes God-like — I shall be what I shall bei — an entity that reveals itself out of its becoming, out of its future and not out of the causality that pushes it from its past. This entity, like the paintings themselves, is simultaneously an infinite multiplicity and a unique unity, and in this too it is God-like. The God Who Creates is everything that has been created and also the Unique One.

Cohen Levy's meditation therefore seeks the creative moment, the processuality in which the painting and the Self are reborn, and its point of beginning is made out of nothingness, death, the night and the abyss. The presence of nothingness and of death is reinforced not only by the drowned figure but also by the light, which is made like leaves. The autumnal falling of the leaves designates the death of the tree in winter, or at least the death of the leaves. This presence of nothingness and of death incorporates a violent element, and perhaps this is why many of the leaves were made by means of peeling the paper, and their form is reminiscent of knives. In Hebrew the words for "violent" and "leaves" are almost homophones, and in Cohen Levy's paintings the leaves are violent.

Concurrently, the sharp, peeled and peeling light is also the aspect of power and of wrath that is involved in the Creation and in artistic creation. The Creator God of our sources is certainly a God whose wrathful rages are unbridled, who is capable of terrible destruction just as He is capable of bringing about the miracle of His Creation. Much has already been written on the role of destructiveness in artistic creation, especially by the British psychoanalyst Melanie Klein and her followers. Klein thought that artistic creation is a process in which, over and over again, the mother and the nucleus of the Self, which are inseparably connected in the depths of the unconscious, are rebuilt and reorganized after much

destructiveness has brought about their disintegration, fragmentation, and dissection in the unconscious fantasy.

In the writings of David Winnicott, in contrast, we can find the idea that destructiveness towards an indestructible mother is a necessary condition for the development of the Self as adequately autonomous and specific. Following Winnicott, Christopher Bollas claims that the artist always acts out of destructiveness towards the mother image from his early childhood. In his opinion, the tension between destruction and creation, so prevalent in modernist art, stems mainly from the artist's intention to recreate his selfhood in the artistic medium.<sup>2</sup>

At any rate, the longing for a creative abundance that will overflow all destructiveness is implicit in the works before us, both in the capacity of the dead leaves to be simultaneously an abundance of light particles, shimmering schools of tiny fish, and showers of seeds — a boundless and uninhibited fertility.

From all that has been said it would seem that in the works presented to us we can see not only repeated meditations, designed to create a meditative state in the viewer, but also ceremonies of prayer which addresses itself again and again to God the Creator in order to presence Him in the art creation, and to awaken Him to the decisive word of power — Let there be.<sup>ii</sup>

The psychoanalytical perspective sees compulsive repetition as a defense mechanism against a formless psychic chaos — and I think that this view can contribute something important to our understanding of these works, in which repetition is an essential component. From this perspective, the artist has banished from her picture of the Creation the formless chaos<sup>iii</sup> that belong to her immanently.

# Sky

Wislawa Szymborska

I should have begun with this: the sky, A window minus sill, frame, and pane. An aperture, nothing more, but wide open.

I don't have to wait for a starry night
I don't have to crane my neck
to get to look at it.
I've got the sky behind my back, at hand,
and on my eyelids.
The sky binds me tight
and sweeps me off my feet.

Even the highest mountains are no closer to the sky than the deepest valleys.

There's no more of it in one place than another.

A mole is no less in seventh heaven than the owl spreading her wings.

The object that falls in an abyss falls from sky to sky.

Grainy, gritty, liquid, inflamed, or volatile patches of sky, specks of sky, gusts and heaps of sky.

The sky is everywhere, even in the dark beneath your skin.

I eat the sky, I excrete the sky, I'm a trap within a trap, an inhabited inhabitant, an embrace embraced, a question answering a question.

Division into sky and earth—
it's not the proper way
to contemplate this wholeness.
It simply lets me go on living
at a more exact address
where I can be reached promptly
if I'm sought.
My identifying features
are rapture and despair.

 Translated by Stanislaw Brańczak and Clare Cavanagh.

## Let There Be

Mordechai Geldman

One may relate to the works by Maya Cohen Levy presented in the exhibition before us from several perspectives. A perspective that examines her affinity to the art of the Far East, would see one thing in them, while a perspective that associates them with Monet's water gardens would see something else, and so on. It seems that the demand for a multiplicity of perspectives constitutes the work of art more than any other form of expression. Nonetheless, I intend to relate to the works presented here mainly from one perspective which in my view is central to them and also very unique in the local art field. In my opinion, the works presented here were primarily intended to create a meditative space. If this is so, we must ask ourselves how the artist sought to achieve her aim.

On the face of it, she does this mainly by making us participate in her meditative approach to her subject. As she habitually does, Cohen Levy takes hold of a certain painterly subject, and does not let go of it until she has exhausted it and used it to attain achievements she is satisfied with. In most cases, these achievements also impress the viewer very much. The subject before us — ponds and leaves — is a kind of infinite series, and the works presented at the exhibition are its most crystallized pinnacles. Now, repetition of a fixed practice is one of the fundamentals of meditation. People who seek to

attain the level of consciousness characteristic of it generally repeat a mantra, an asana, a tea ceremony, archery, repetitively paint a yantra or a mandala, and so on.

Meditative repetition has two goals. One is to divert consciousness from the noises of the habitual ego, and the other — to attain a pure state of consciousness that focuses entirely on its subject. This subject may be anything the person meditating chooses as the subject of his contemplation, or the Supreme Subject, such as God, Absolute Reality, or Cosmic Consciousness. In certain meditation theories, the very state of being in pure consciousness is identified with being in Absolute Reality or in the Divine Being.

The works before us have been made with much concentration, and they also demand much concentration from those who contemplate them. They contain hues and sub-hues, and it appears that every viewer has to approach them with very open and focused senses in order to fathom their innermost life. They offer the eye that focuses on them delicate hues and sub-hues, which have an aural parallel in the prolonged overtones of meditation bells or of gongs that are used for the same purpose.

But it seems that the works were designed to create a meditative state through the images they present as well. They are all emphatically containers

Mordechai Geldman is a psychotherapist, poet and art critic.

the creation of a hypnotic and meditative painting. Concurrently, a picture of an inner world is projected upon the entire consciousness, and gives subjective validity to a recognition of the objective world. As a consequence, new points of view on her paintings are created, and these contain a key to Cohen Levy's work.

In the spirit of the *sumi-e* school,<sup>2</sup> Cohen Levy emphasizes the accidental, which is characteristic of the medium of watercolors, as well as the fact that this medium is difficult to control. In order to overcome the difficulties of the medium she paints with broad body movements while bent over the large paper surface, thus approaching the stance of the American Action Painters, especially the Action Painting and the hand gestures of Jackson Pollock. Unlike landscape painters who paint with their gaze on the landscape, she paints with her back to the landscape. Her studio serves her as an aquarium and a window to inner landscapes, and, like the Zen painters, she accumulates impressions from nature, observes its rich diversity, and then, at the end of a process of learning and contemplative observation, a synthesis which formulates nature anew in a condensed form seems to impose itself upon her.

Deleuze, in his book *Difference and Repetition*,<sup>3</sup> claims that the concepts we commonly use when we relate to nature, including the concepts of space and time, lack finiteness, and says that the degree of definition reserved for other concepts does not apply to them. Hence they do not actually exist in nature, only in the realm of "the spirit [...] which contemplates nature and looks at it and imagines it in its own eyes". In nature, repetition — *i.e.*, day and night, the seasons — leaves no trace. Only the spirit or consciousness which look at nature repeating itself are capable of finding "something new" in the

repetition.

In her works, Cohen Levy repeatedly examines a series of dichotomies implicit in the method of illusionary representation, such as surface/background and image/background, and replaces them with a set of structural affinities with components that bear an asymmetrical and non-uniform character. Deleuze sees lack of symmetry ("dissymmetry") as a positive dimension, a dimension of what is, not of what is lacking, for it is the lacking that is the motivating force in nature as in artistic creation.<sup>4</sup>

Every time that Cohen Levy goes back on her tracks and reworks the constant "mother form" in the series, she actually creates something different. Each such repetition constitutes a correction and an updating with the aim of exhausting the expressive power of the composition and of bringing the painting closer to the starting point and to the artist's "spirit". In this practice there is a dialectic of contraries: on the one hand, an affinity to a recurring model and an aspiration to create uniformity and order, and, on the other hand, an expression of the original composition while introducing changes, at times tiny, but always significant. The purpose of repetition is perceived by Cohen Levy as an actualization of a mystical unity between herself and nature and between herself and the painting.<sup>5</sup> These three components — the artist, nature, and the painting - create a situation of compression in which the forms that reconstruct the original moment, as it was sealed in Cohen Levy's memory, are distilled. All this happens by dint of the painting being a faithful representation of the artist's "spirit" and of her personal identity.

The act of creation in the "Ponds" paintings ranges between drama and poetry, between contrasts

and integrations. This creates a mosaic of images that change and develop both separately and together: the eye as a mother form, the spiral that integrates disquiet with sweeping and stormy drama, and a round, full and radiant entity that looks like a moon. An interplay of screens that is spread out in a calculated and colorful correlation of tones and sub-tones serves the artist as a means of testimony or denial about the presence of additional images beneath the upper layer of water.

The concluding part of the exhibition contains a series of works done by the artist in Munich in 1999. These works are characterized by a gloomy, misty atmosphere and a tone of longing and melancholy. The brushwork is done with short hand-gestures, as though pensively. This manner of expression has a power that is at once dramatic and restrained. This part of the exhibition closes with a triptych of water and sky; chords that become more and more dramatic as the gaze climbs upwards as if playing on a mysterious, majestic, celestial string instrument, are replaced by pale colors that blend together into a complete whole, as in the poem "Sky" by the poet Wislawa Szymborska:

I should have begun with this: the sky.

A window minus sill, frame, panes.

An aperture, nothing more,
but wide open.<sup>6</sup>

#### Notes

- D. Ravikovich, All the Poems So Far, Hakibbutz Hameuchad Publishing House, Tel Aviv, 1995, p. 44.
- 2. sumi-e a Chinese genre of black-and-white painting in ink. Under the influence of Zen, these paintings attained to a high degree of abstraction.
- 3. G. Deleuze, *Difference and Repetition*, translated by Paul Patton, The Athlone Press, London. p. 14.
- On the meaning of the differences between creation and creation in series, see: D. Levy-Eisenberg, "Henri Matisse: Repetition and Creation", Ph.D. Dissertation, Tel Aviv University, 1995, pp, 22-23.
- 5. Deleuze, on pp. 23-25 of his book, discusses two types of repetition static and dynamic. Maya Cohen Levy's works fall into the second category, the dynamic, which "includes difference and includes within itself the alterity of the Idea, in the heterogeneity of an 'a-presentation'". Deleuze calls this category positive, "dissymmetrical", and spiritual, and writes that "it carries the secret of our deaths and our lives, of our enchainments and our liberations, the demonic and the divine". He adds that this category of repetition is "a covered repetition, which forms itself in covering itself, in masking and disguising itself. This kind of repetition, however, is not independent, and is connected to the static kind of irepetition.
- Wislawa Szymborska, from: View with a Grain of Sand: Selected Poems, translated by Stanislaw Brańczak and Clare Cavanagh, Faber and Faber, London, 1996.

viii

# A Matter of Repetition

Varda Steinlauf

Maya Cohen Levy's cycle of works on the subject of ponds displayed in the present exhibition constitutes a summation of a kind of infinite series on the subject. By means of repetition of a recurrent formal and contentual pattern, she arrives at a distillation and enhancement of her central subject. A continuous excitement seethes beneath the seemingly pastoral surface of these works, and finds expression in intensive changes of the principal images and in numerous variations on the subject.

The repetitiveness of the act of painting accords Cohen Levy's creative process, and the process of viewing as well, an almost ritualistic dimension. Her creation is perceived as a practice that oscillates in the tension produced between two poles: the aesthetic and the ontological. On the one hand, her way of seeing her creative work is identified as an extremely charged and singular act, through which she materializes her affinity to the primordial aspect of nature and expresses her love and her enjoyment of both the Creation and painting. On the other hand, she gives expression to her reservations about the mimetic-illusionary modes of representation by means of an ecstatic experiencing of the creative process in its broadest aspects.

The exhibition explores the total range of images that appear in Cohen Levy's *oeuvre*, and also examines the extent of the transformation of each of the principal images separately — its form, the pattern of its recurrence, and also the plastic solutions chosen by the artist.

Cohen Levy's first works abounded in forms and images possessing a mythical context. We see this several works, such as Seated, 1983, in which three demonic figures sit in a ring, in what looks like a kind of ceremony or magical ritual dance, evoking a sense of magic and mystery. The moon, which appears above them, finds an echo in the ring of sitting figures, and is also marked as a dynamic painterly form. These works, despite their Jungian aspects, such as the collective unconscious, function here more as structural forms through which the artist proposes a call for a new order of circular composition. In Cohen Levy's subsequent works, as in the "Dance Structure" series, for example, this kind of composition develops into branchings that stem from an abyss-like center, a motif which the artist also continues to develop in her threedimensional works from 1990.

In the "Ponds" series, the layers of paint create colorful textures that simultaneously cover and expose the layers beneath them. Layers of dark color mix with light-colored layers to create a textural weave that scintillates before the viewer's eyes to the point that he cannot decide which layer is above and which is beneath. The fiber-like brush-strokes (for

example, in cat. 24, 35, 37) send formal branchings out to the sides, like fishes/leaves/eyes (in cat. 24, for example), the defined ends of which create an ambiguous interplay of negative and positive in the depth of the painting. Through this many-layered weave, a brilliant inner glow is created, a radiation which actualizes the light as a material — as the paint itself. Although there is no intentional blurring of the boundaries of the form, and no dissolving of the colors into one another, the weave produces an interior interplay between the light and its reflections without eliminating the texture of the paint, emphasizing what Dalia Ravikovich has described in her poem "Stains of Light":

And in this material stains of light have been imprinted

And no sound is heard in them and no rustle will pass through them

And, like oil of myrrh, they drip and trickle from the can.<sup>1</sup>

Beneath the mother-form of the eye, which is duplicated clearly again and again, and which in recent years has become one of Cohen Levy's icons, we also discern traces of hesitation (as, for example, in cat. 4, 19, 22), which are expressed in erasures that slightly undermine the inner hierarchy of the work.

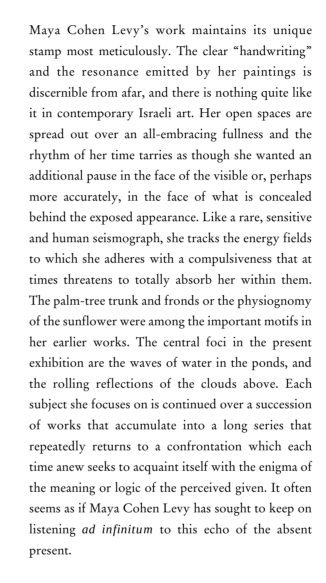
Nature, Cohen Levy's source of inspiration, is vague and shrouded in mystery, a hidden landscape possessing a powerful if also a most elusive presence. In Derridean terms, her painting is a "sea of broken and isolated signs", with the elusive truth lying somewhere beyond them, while everything remains wide open to interpretative games. In a kind of stratagem of structure, in these works the artist confuses our perception, and directs it to other

regions. Nonetheless, one can observe the lines of logic hidden in her works and discern a certain structure around which the work is organized. In the works on the subject of the ponds, this is the motif of the eye/fish which serves as a distinctive signifier that concentrates our regard upon it.

While creating the series of "Ponds" paintings, Cohen Levy worked in a bent position over the horizontal picture plane. This position is somehow analogous to looking into the water as into a mirror in which the "I" seeks in nature for what eludes her. The scintillations in the water blur the reflections and make it difficult to discover the truth that lies behind the illusion. Cohen Levy paints and erases, builds and peels, exposes and conceals, in a continuous process of quest and of interlocution with the work process and with the regard that looks at her. "The rhythm, the rhythm of the peeling," she says about her work process, "is the process of exposure out of which the new picture is created."

In the "Ponds" series, the artist continues dealing with the subject of views, which she began working on in 1987. Cohen Levy uses an artist's knife to peel away our habitual patterns of consciousness, touching upon the dark and the dangerous, juxtaposing the concealed with the revealed, the darkened with the illuminated. The cutting, the peeling, and the absence they present, reveal the artist's personal set of codes, as well as her defense mechanisms and her sensitive points. Cohen Levy is interested not in narrative as such but in the ambiguity of the subject: on the one hand, the pond as a natural landscape constructed in a composition that recalls abstraction of a panoramic landscape, and on the other hand the pond as a psychic landscape, as an expression of an inner spectacle. At a certain stage the external plane is internalized and assimilated into

### Foreword



We owe a debt of gratitude first of all to Maya Cohen Levy for according the visiting public so unique an experience. Although the works presented here are only a small selection from her artistic endeavor in recent years, they constitute a rich sampling of her work. For her selection of the sampling and the accompanying commentary, we owe special thanks to the curator of the exhibition, Varda Steinlauf. Our thanks too to Mordechai Geldman for his essay in this catalogue, which provides yet another sharp perspective on Maya Cohen Levy's work.

The catalogue has been designed and produced by Adi and Noam Schechter, who have skillfully and sensitively integrated the character of the art with the design conception. Our thanks to Avraham Hay for the photographs, to Tova Sarel for the Hebrew text editing, and to Richard Flantz for the English version. Special thanks to Amir Azoulai for his counseling and preparation of the works for the framing, and to Tibi Hirsch for the framing and the hanging.

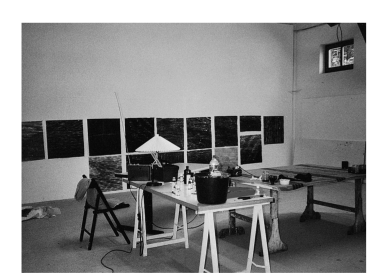
Our thanks to the entire staff of the Museum for their contribution to the success of this project. Our thanks to the lenders of the works, and to the donors who have assisted us in mounting the exhibition and in producing the catalogue. The exhibition has been made possible through the Nelford Foundation, and the catalogue with the support of Shuky Lasher, and Fli Arluk

Mordechai Omer Director and Chief Curator









iv v



Tel Aviv Museum of Art

Director and Chief Curator: Prof. Mordechai Omer

Maya Cohen Levy

Ponds, 1995-2000

Opening: 2 June 2000

Simon and Marie Jaglom Pavilion

Exhibition

Curator: Varda Steinlauf

Framing and Hanging: Tibi Hirsch

Passe-partout: Amir Azoulai

Lighting: Naor Agayan, Eyal Weinblum, Lior Gabai

Catalogue

Design and production: Adi and Noam Schechter

English Version: Richard Flantz

Hebrew Editing: Tova Sarel

Photographs: Avraham Hay

Portrait Photographs: Barbara Niggl Radlof

Word Processing: Rina Segal, Hagit Sternfeld

Pre Press: Shapiro, Tel Aviv

Printing: Offset A.B., Tel Aviv

Binding: Keter, Jerusalem; Sabag, Tel Aviv

The exhibition has been sponsored by the Nelford Foundation; the catalogue has been published with the support of Shuky Lasher, Herzliya and Eli Arluk.

Web site: www.go.walla.co.il/maya

Web site Courtesy of Walla אלווואלה

© Tel Aviv Museum of Art, cat. 6/2000

# Maya Cohen Levy

# Ponds, 1995-2000

| Mordechai Omer     | Foreword .        |        |   |  |  |   |  | • | v   |
|--------------------|-------------------|--------|---|--|--|---|--|---|-----|
| Varda Sreinlauf    | A Matter of Reper | tition | 1 |  |  |   |  |   | vi  |
| Wislawa Szymborska | Sky               |        |   |  |  | • |  |   | X   |
| Mordechai Geldman  | Let There Be      |        |   |  |  |   |  |   | xi  |
|                    |                   |        |   |  |  |   |  |   |     |
|                    | ٠,                |        |   |  |  |   |  |   | xv  |
|                    | List of Works     |        |   |  |  |   |  |   | xvi |

The plates are numbered from right to left, in the Hebrew order.

Maya Cohen Levy Ponds, 1995-2000